ACINTYA: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama

Volume 2, Number 1, 2026 pp. 1-10

E-ISSN: 3089-638X

Open Access: https://e-journal.samsarainstitute.com/jtfsa/index

TRANSENDENSI TUHAN DALAM “GIKIRI MOI1”: TELAAH
METAFISIS DALAM PERSPEKTIF PAUL TILLICH

Oleh:
Cindi Kristiani Alemoka

Fakultas Filsafat, Universitas Gadjah Mada

Email: cindikristianialemoka1998@mail.ugm.ac.id

ARTICLE INFO

Article History:

Naskah Masuk : 20 Desember 2025
Naskah Direvisi : 10 Januari 2026
Naskah Disetujui : 20 Januari 2026
Tersedia Online : 31 Januari 2026

Keywords:
God’s transcendence,
Metaphysics, Paul Tillich

Gikiri  moli,

Kata Kunci:
Transendensi Tuhan,
Metafisika, Paul Tillich

@00

This is an open access article under the CC BY. SA

Gikiri  Moi,

Copyright © 2026 by Author. Published by
Samsara Publishing House

*Corresponding author

ABSTRACT

The study of the transcendence of God is an issue that is still being
discussed in divine philosophy because it is related to the metaphysical
understanding of the nature of divine reality and its relationship with
existence. Meanwhile, this paper aims to analyze the concept of Gikiri
Moi in the Tobelo belief tradition as a reflective footing to understand
the transcendence of God through the metaphysical perspective of Paul
Tillich. By using a qualitative-reflective approach that rests on the
emphasis of metaphysical-ontological analysis, without placing Gikiri
Moi as a claim to the truth of exoteric faith, the results of the study
want to show that the understanding of God as ens supremum in
classical metaphysics has the potential to reduce the transcendence of
God by placing him as the highest entity among other entities. Tillich,
in his analysis of his writings, writes that God is understood as being-
itself or ground of being, as the basis of existence that transcends all
ontological categories. As for Gikiri Moi itself, it can be understood as a
conceptual symbolic expression of the human experience of the highest
reality that sustains the meaning and order of life. Thus, this study
confirms that the concept of local divinity can serve as a means of
metaphysical reflection, which is valid and can be used as a springboard
for the development of analytical thinking contextual Divinity
Nusantara-based philosophy.

ABSTRAK

Kajian tentang transendensi Tuhan merupakan persoalan yang masih
terus didiskusikan dalam filsafat ketuhanan karena berkaitan dengan
pemahaman metafisis tentang hakikat realitas llahi dan relasinya
dengan keberadaan. Adapun, tulisan ini bertujuan untuk menganalisis
konsep Gikiri Moi dalam tradisi kepercayaan orang Tobelo sebagai
pijakan reflektif untuk memahami transendensi Tuhan melalui
perspektif metafisis Paul Tillich. Dengan menggunakan pendekatan
kualitatif-reflektif yang berpijak pada penekanan analisis metafisis-
ontologis, tanpa menempatkan Gikiri Moi sebagai klaim kebenaran
iman eksoteris, hasil kajian hendak menunjukkan bahwa pemahaman
tentang Tuhan sebagai ens supremum dalam metafisika klasik
berpotensi mereduksi transendensi Tuhan dengan menempatkan-Nya
sebagai entitas tertinggi di antara entitas lain. Tillich, dalam analisis
tulisannya menuliskan bahwa Tuhan dipahami sebagai being-itself atau
ground of being, sebagai dasar keberadaan yang melampaui seluruh
kategori ontologis. Adapun, tentang Gikiri Moi sendiri, dapat dipahami

E-mail addresses: cindikristianialemokal1998@mail.ugm.ac.id (Cindi Kristiani Alemoka)


mailto:cindikristianialemoka1998@mail.ugm.ac.id
mailto:cindikristianialemoka1998@mail.ugm.ac.id

Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 1-10

sebagai ekspresi simbolik yang konseptual atas pengalaman manusia
terhadap realitas tertinggi yang menopang makna dan keteraturan
hidup. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa konsep
ketuhanan lokal dapat berfungsi sebagai sarana refleksi metafisis yang
sahih dan dapat dijadikan sebagai loncatan analisis untuk
pengembangan pemikiran filsafat ketuhanan kontekstual berbasis
Nusantara.

I. PENDAHULUAN
Kajian tentang transendensi Tuhan masih menjadi tema menarik untuk didiskusikan

dalam filsafat ketuhanan, karena berkaitan langsung dengan persoalan ontologis akan
hakikat realitas Ilahi dan keterhubungannya dengan dunia. Dalam metafisika klasik, Tuhan
dipandang sebagai entintas tertinggi (ens supremum), bahwa keberadaannya melampaui
batas keberadaan itu sendiri (Aquinas, 1960). Namun, pendekatan ini kemudian dikritik
dalam konsep pemikiran filsafat dan teologi modern karena bagi mereka pernyataan
tersebut berpotensi menempatkan Tuhan sebagai satu entitas dalam entitas lain, sekalipun
posisi Tuhan ditempatkan pada tingkat paling tinggi diantara konsep lainnya. Kritik ini
menandakan bahwa adanya pergeseran pemahaman tentang transendensi Tuhan dari yang
sekedar pemisahan ontologis menjadi suatu pemahaman yang lebih mendalam tentang
Tuhan sebagai dasar dari segala keberadaan.

Paul Tillich sebagai salah satu tokoh yang juga memiliki pengaruh besar dalam
pengembangan pergeseran pemaknaan tentang keberadaan Tuhan, secara khusus dalam
bukunya yang berjudul Systematis Theology (Tillich, 1967), ia menegaskan bahwa Tuhan tidak
dipahami sebagai makhluk tertinggi, melainkan sebagai being-itself atau the ground of being
(dasar dari keberadaan). Bahwa transendensi Tuhan, tidak dimaksudkan dengan Tuhan itu
berada di luar dunia secara terpisah dan atau spesial, melainkan bahwa Tuhan itu
melampaui seluruh keberadaan yang dapat dipahami oleh akal manusia. Dengan demikian,
dapat dinyatakan bahwa bahasan tentang keberadaan Tuhan dalam pandangan Tillich ini
hendak memperluas cakralawa filsafat ketuhanan agar dalam memaknai tentang Tuhan, kita
tidak terjebak dalam objektifikasi metafisis ataupun antropomorfisme religius.

Prionaray (2024) dengan menggunakan pendekatan Paul Tillich, ia menguraikan
tentang konsep interpretasi dalam melihat bagaimana spiritualitas budaya dapat
memberikan pemahaman akan keberadaan Tuhan yang transenden. Sekalipun tidak secara
eksplisit digambarkannya, tetapi bahwa kesakralan Tuhan sebagai yang transenden
melampaui urusan duniawi, dan bahwa tidak bisa ditolak jika keberadaannya hendak

menunjukkan suatu konteks akan tatananNya sebagai pencipta harus dapat diterima sebagai

JTFSA: E-ISSN: 3089-638X 2



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 1-10

bagian dari tatanan kehidupan. Penelitian demikian, selaras dengan konsep gikiri moi yang
merupakan sebutan Tuhan dalam tradisi kepercayaan orang Tobelo. Gikiri moi dalam
kosmologi orang Tobelo, dipahami sebagai suatu realitas tertinggi yang melampaui manusia
dan alam, juga menjadi sumber keteraturan dan keberlangsungan hidup (Duan, 2019).
Adapun, dimensi transendensi dalam konsep gikiri moi ini menunjukkan bahwa adanya
pemahaman tentang Tuhan yang tidak semata-mata bersifat mitologis tetapi juga
mengandung struktur pemikiran ontologis yang hendak menggambarkan ke-adaan-nya
Tuhan sebagai yang transenden yang tidak dapat dikonsepkan dengan keterbatasan
manusia dalam ke-manusiaan-nya. Hal ini, selaras dengan gagasan Tillich dalam bukunya
Dynamics of Faith (Tillich, 1957) bahwa pengalaman religius manusia selalu berakar pada apa
yang disebutnya ultimate concern, yakni keterarahan eksistensial manusia pada realitas yang
mutlak dan yang dapat menentukan hidup. Dengan demikian, dapat dinyatakan bahwa
dengan menggunakan perspektif Tillich, maka gikiri moi sebagai kajian penelitian, dapat
dipahami sebagai ekspresi lokal dari pengalaman manusia terhadap yang transenden, dan
bukan sekedar produk budaya tradisional.

Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-reflektif, dan dengan menggunakan
metodologis filosofis, analisis metafisis-ontologis. Maka, penulisan ini bertujuan untuk
memperoleh suatu uraian yang komprehensif untuk menjelaskan suatu pemaknaan akan
konsep gikiri moi sebagai objek refleksi filosofis dalam memahami persoalan transendensi
Tuhan. Dengan demikian, penelitian ini bergerak dalam ranah filsafat ketuhanan, bukan
dalam kerangka studi agama empiris atau teologi dogmatis.

Pada akhirnya, berdasarkan latar belakang diatas, maka penelitian ini bertujuan
untuk menganalisis konsep gikiri moi dalam kerangka transendensi Tuhan melalui
pendekatan metafisis Paul Tillich. Gikiri moi dijadikan sebagai pijakan berpikir filosofis
untuk memahami transendensi Tuhan, bukan untuk menempatkan konsep gikiri moi sebagai
sistem kepercayaan eksoteris yang dikukuhkan atau dipertentangkan. Melainkan, bertujuan
untuk menunjukkan bahwa konsep ketuhanan lokal dapat berfungsi sebagai sarana refleksi
metafisis yang sahih, sekaligus dapat memperkaya diskursus filsafat ketuhanan dengan
perspektif konteks budaya. Dengan demikian, gikiri moi tidak diperlakukan sebagai klaim
kebenaran iman, melainkan sebagai jalan konseptual untuk memahami transendensi Tuhan

yang melampaui segala batas budaya, bahasa, dan religiusitas.

II. METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-reflektif dengan penekanan pada

analisis metafisis-ontologis. Metode ini digunakan untuk menelaah konsep gikiri moi bukan



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 1-10

sebagai objek verifikasi empiris atau klaim kebenaran akan teologis normatif, melainkan
sebagai objek refleksi filosofis dalam memahami persoalan transendensi Tuhan. Data
penelitian berupa sumber-sumber tekstual, baik literatur primer maupun sekunder, yang
mencakup karya-karya Paul Tillich, serta juga kajian-kajian akademik tentang gikiri moi
dalam pandangan tradisi orang Tobelo. Adapun, pengembangan analisis yang hendak
dilakukan ialah dengan menggunakan pendekatan hermeneutis-kritis untuk menyingkap
struktur konseptual dan ontologis yang terkandung dalam konsep gikiri moi, dan dianalisis
secara dialogis dengan kerangka pemikiran Paul Tillich. Pendekatan ini, hendak mengantar
kita pada kesadaran bahwa Transendensi Tuhan dalam “Gikiri Moi”: Telaah Metafisis dalam
Perspektif Paul Tillich merupakan suatu penelitian yang ada dalam ranah filsafat ketuhanan,
yang bertujuan membangun pemahaman konseptual yang koheren tentang transendensi

Tuhan tanpa terjebak dalam objektifikasi metafisis maupun reduksi kultural.

III. HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1 Selayang Pandang Paul Tillich

Paul Tillich lahir pada 20 Agustus 1886 di Starzeddel, Jerman. Ayahnya ialah
Johannes Tillich seorang minister Lutheran. Pada tahun 1890, ia bersama keluarganya
pindah ke Neumark atau yang saat ini dikenal dengan Trzcinsko Zdroj, Poland. Kemudian,
sejak tahun 1900, Tillich dan keluarganya tinggal di Berlin (Manning, 2009, p. 3).
Kemandirian Tillich dalam berpikir dikembangkan melalui diskusi filosofis bersama
ayahnya. Ia menamai diskusi yang berkembang itu sebagai terobosan menuju otonomi.
Dalam konsep pemikirannya tentang dunia teologi, ia dipengaruhi oleh gurunya, yakni
Martin Kahler (Thiselton, 1974).

Tillich pada saat itu merupakan seorang pendeta dan professor teologi di Jerman
yang kemudian dipaksa keluar untuk meninggalkan Negaranya tersebut pada tahun 1933,
karena ia merupakan salah seorang yang menentang rezim Nazi. Dalam perjalanan
keluarnya tersebut, ia bermigrasi ke Amerika Serikat, menghabiskan masa hidup dan
karirnya dengan mengajar di Union Theological Seminary, Harvard University, dan di
University of Chicago. Ia kemudian meninggal pada 22 Oktober 1965 (Aderson, 1972).

Sebagai seorang teolog dan professor di sebuah universitas, Tillich dikenal sebagai
seorang teolog eksistensial yang menekankan bahwa teologi harus bersifat eksistensial,
yakni berkaitan dengan keterlibatan manusia melalui ultimate concern. Adapun, karya-karya
utamanya yang menggambarkan hal tersebut ialah systematic theology, The courage to be, The
dynamics of faith, dan The shaking of the foundations. Landasan pemikiran perkembangan

karyanya demikian ialah fokusnya terhadap realisme dialektiks yang terbuka terhadap

JTFSA: E-ISSN: 3089-638X 4



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 1-10

segala kontribusi dari berbagai sumber, baik secara ilmiah, sosial, estetika dan bahkan
mistis. Bagi Tillich, tidak ada satu pun kebenaran yang dapat diidentifikasi secara eksklusif

dengan satu sudut pandang, melainkan juga pada berbagai kebenaran (Aderson, 1972).

3.2 Transendensi Tuhan Sebagai Persoalan Metafisis

Transendensi Tuhan merupakan persoalan metafisis yang berkaitan langsung dengan
cara Tuhan dipahami dalam relasinya dengan keberadaan. Hal ini tidak berhenti pada
pernyataan bahwa Tuhan ada dan melampaui batas dunia, melainkan menyentuh
pertanyaan yang lebih mendasar mengenai status ontologis Tuhan itu sendiri. Sehingga
sampai dewasa ini diskusi tentang transendensi Tuhan masih menjadi problem reflektif
yang menuntut klarifikasi konseptual, terutama dalam ranah metafisis yang berupaya
berbicara tentang Tuhan tanpa mereduksi-Nya ke dalam kategori-kategori keberadaan yang
terbatas.

Berbicara tentang keberadaan Tuhan dalam transendensiNya, tradisi metafisika
klasik, pada umumnya memahami Tuhan sebagai ens supremum atau sang entitas tertinggi,
yang merupakan sebab pertama dari segala yang ada, atau juga ipsum esse subsistens, yakni
sosok yang ada dalam keberadaan itu sendiri (Aquinas, 1960). Pernyataan ini hendak
menegaskan perbedaan ontologis antara Tuhan dan ciptaanNya, dan hendak mengandaikan
bahwa Tuhan ada dalam lingkaran ontologis yang memungkinkan keberadaan-Nya
dipahami sebagai suatu yang ada itu sendiri, dalam bentuk yang paling sempurna. Pemikir
filsafat dan teologi modern kemudian mengkritisinya, karena bagi mereka pemaknaan yang
dikembangkan para metafisis klasik tentang Tuhan, memang diletakkan sebagai yang
transenden tetapi masih ada dalam upaya pemahaman kerangka ontologis sebagai suatu
entitas (Fios, 2016). Bahwa, keberadaan Tuhan diletakkan pada ke-adaan-nya sebagai yang
transenden, dan ke-adaan-nya itu, ada bersama dengan entitas lainnya, hanya Tuhan
dipandang sebagai sosok yang sempurna dari yang lainnya.

Tillich, sebagai seorang pemikir modern menyatakan bahwa ketika Tuhan dipahami
sebagai makhluk tertinggi, justru disitulah kemudian Tuhan kehilangan ke-
transendensianNya, karena keberadaanNya diletakkan pada ruang lingkup keberadaan
yang sama dengan makhluk lain. Ia menegaskan bahwa Tuhan itu melampaui seluruh
kategori keberadaan, karena Ia menjadi dasar dari kemungkinan keberadaan itu sendiri
(Tillich, 1967). Dengan demikian, dapat dinyatakan bahwa transendensi Tuhan seharusnya
tidak terletak pada pemisahan spasial dan atau hirarki dari dunia, tetapi keberadaannya
ditelakkan pada kenyataan bahwa Tuhan tidak dapat direduksi dan menjadi bagian dari

tatanan ontologis apa pun. Hal ini selaras dengan apa yang dikonsepkan Marion (1991)



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 1-10

dalam bukunya God without being, bahwa Tuhan dalam ketransendensianNya hendak
berfungsi sebagai penanda batas refleksi metafisis sekaligus sebagai horizon yang hendak

mengarahkan pemikiran manusia kepada suatu realitas yang melampaui dirinya.

3.3 Gikiri Moi dan Pemahaman atas Realitas Tertinggi

Dalam kosmologi orang Tobelo, Gikiri Moi dipahami sebagai realitas tertinggi yang
melampaui manusia dan alam, sekaligus menjadi sumber keteraturan dan keberlangsungan
hidup (Duan, 2019). Gikiri moi sendiri terdiri dari dua kata dasar yakni gikiri yang diartikan
dengan jiwa atau kehidupan, dan moi yang berarti satu, tunggal, atau yang paling utama.
Dengan demikian gikiri moi secara harafiah diartikan sebagai jiwa atau jiwa utama
(Mawikere et al., 2022). Jong (2023) menuliskan bahwa orang Tobelo memaknai gikiri moi
sebagai Allah kehidupan, yang keberadaanNya ditandai dengan keberadaanNya yang terus
ada dalam peziarahan bersama mereka sebagai orang yang nomaden. Dengan demikian,
dapat dinyatakan bahwa pemaknaan ini menunjukkan bahwa Gikiri Moi tidak sekadar
berfungsi sebagai figur mitologis atau simbol budaya, melainkan sebagai horizon makna
yang menopang cara manusia Tobelo memahami realitas secara menyeluruh. Oleh karena
itu, Gikiri Moi dapat dibaca sebagai konsep ketuhanan yang memuat dimensi ontologis dan
metafisis, bukan semata-mata ekspresi religius tradisional.

Gikiri Moi dipahami sebagai asal-usul kehidupan, penjamin keseimbangan kosmos,
serta sumber norma yang mengatur relasi manusia antara manusia dan manusia, serta
manusia dan alam. Dalam pengertian ini, Gikiri Moi tidak direduksi sebagai Tuhan dalam
pengertian politeistik atau personifikasi alam, melainkan sebagai realitas yang melampaui
batas-batas konkret pengalaman manusia (Takaendengan, 2014). Pemahaman ini hendak
mengindikasikan bahwa adanya kesadaran akan suatu realitas tertinggi yang tidak
sepenuhnya dapat direpresentasikan secara simbolik atau konseptual.

Sebagai realitas tertinggi, Gikiri Moi tidak ditempatkan dalam relasi ontologis yang
sejajar dengan dunia. Ia tidak dipahami sebagai bagian dari kosmos, melainkan sebagai
dasar yang memungkinkan kosmos berada dalam keteraturan (Mojau, 2018). Hal ini tampak
dalam cara orang Tobelo memaknai Gikiri Moi sebagai sumber kehidupan dan penentu
harmoni antara manusia, alam, dan komunitas. Dengan demikian, relasi antara Gikiri Moi
dan dunia tidak bersifat kausal mekanistik, melainkan bersifat mendasar dan menyeluruh.
Pandangan ini memperlihatkan bahwa konsep Gikiri Moi mengandung struktur pemikiran
yang dekat dengan gagasan metafisis tentang realitas tertinggi sebagai dasar keberadaan.

Secara keseluruhan, dengan memaknai Gikiri Moi sebagai realitas tertinggi hendak

menunjukkan bahwa kesadaran akan transendensi tidak selalu hadir dalam bentuk sistem

JTFSA: E-ISSN: 3089-638X 6



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 1-10

metafisika formal. Sebagaimana dalam tradisi Tobelo, kesadaran tersebut terwujud dalam
narasi kosmologis, praktik hidup, dan orientasi etis komunitas. Namun, di balik ekspresi
simbolik tersebut, terdapat asumsi ontologis yang mendasar, yakni pengakuan akan adanya
realitas yang melampaui manusia dan sekaligus menjadi dasar bagi keberadaan manusia.
Dalam pengertian ini, Gikiri Moi dapat dibaca sebagai ekspresi reflektif manusia terhadap

realitas yang mutlak.

3.4 Transendensi Tuhan dalam Perspektif Paul Tillich

Dalam bukunya Systematic Symbolic (1967), Tillich menguraikan bahwa transendensi
Tuhan tidak dipahami dalam kerangka pemisahan ontologis antara Tuhan dan dunia,
melainkan sebagai cara keberadaan Tuhan yang melampaui seluruh kategori ontologis. Ia
secara tegas menolak pemahaman Tuhan sebagai a being, bahkan sebagai the highest being,
karena pemahaman semacam itu baginya masih menempatkan Tuhan dalam struktur
keberadaan yang sama dengan makhluk lain. Bagi Tillich, Tuhan harus dipahami sebagai
being-itself atau ground of being, yakni sebagai dasar yang memungkinkan bahwa segala
sesuatu itu ada, dan keberadaanNya melampaui batas dari segala sesuatu itu sendiri.

Dalam pengembangan pemikirannya, Tillich juga menolak akan pernyataan bahwa
sesuatu yang bersifat supranatural berangkat dari kesadaran akan konsep Tuhan sebagai
entitas tertinggi, karena baginya pemaknaan tersebut dapat menyebabkan objektifikasi
pemahaman dan bahkan dapat mereduksi transendensinya Tuhan. Ia menegaskan bahwa
Tuhan tidak dapat dipisahkan dari realitas tanpa meniadakan realitas itu sendiri (Tillich,
1967). Karena Tuhan adalah hakikat terdalam dari realitas itu. Dalam bukunya tentang
Dynamics of Faith (1957), Tillich menjelaskan transendensi Tuhan dengan mengaitkannya
pada konsep iman. Bahwa Iman bukanlah sekadar penerimaan terhadap proposisi doktrinal,
melainkan keterarahan total eksistensi manusia kepada realitas yang mutlak dan
menentukan makna hidup. Baginya, realitas yang menjadi objek ultimate concern ini bersifat
transenden karena melampaui segala kepentingan relatifitas, sekaligus imanen, karena hadir
dalam struktur terdalam dari keberadaan manusia. Dengan demikian, transendensi Tuhan
tidak mengandaikan keterpisahan akan pengalaman manusia, tetapi justru keberadaan
manusia sebagai yang merefleksikannya hadir sebagai dasar terdalam dari pengalaman
eksistensial.

Lebih lanjut, Tillich menekankan bahwa bahasa tentang Tuhan harus dipahami
secara simbolik. Simbol-simbol religius tidak menunjuk Tuhan sebagai objek, melainkan
berpartisipasi dalam realitas yang dilambangkannya. Dalam pengertian ini, simbol

keagamaan membuka dimensi transendensi tanpa mengurung Tuhan dalam definisi



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 1-10

konseptual yang kaku (Tillich, 1957). Kesadaran simbolik ini menjadi aspek penting dalam
memahami transendensi Tuhan, karena memungkinkan refleksi filosofis tentang Tuhan

tanpa mengklaim penguasaan konseptual atas realitas Ilahi.

3.5 Analisis Integratif: Gikiri Moi Sebagai Ekspresi Transendensi Tuhan

Tillich (1967) dalam pemikirannya akan konsep Tuhan dipahami sebagai being-itself
atau ground of being, selaras dengan pemahaman konseptual dalam membaca gikiri moi
bukan sebagai entitas ilahi yang terobjektifikasi, melainkan sebagai simbol yang menunjuk
pada dasar keberadaan. Orang Tobelo dalam kacamata kosmologisnya memaknai gikiri moi
sebagai sumber kehidupan, keteraturan, dan makna hidup, tanpa direduksi ke dalam bentuk
representasi ontologis yang konkret (Duan, 2019). Struktur pemahaman ini hendak
menunjukkan bahwa gikiri moi ada, dan berfungsi sebagai dasar makna dan keberadaan.
Secara metafisis, pemaknaan ini hendaknya sepadan dengan konsep ground of being dalam
pemikiran Tillich, bahwa Tuhan adalah dasar dari keberadaan yang melampaui dan
sekaligus mendasari akan segala sesuatu yang ada (M Bram, 2024).

Pemaknaan simbolik yang ditekankan Tillich juga relevan dalam membaca gikiri moi
sebagai dasar refleksi akan memahami transendensi Tuhan. Karena, ia menegaskan bahwa
simbol religius tidak menunjuk pada Tuhan sebagai objek, melainkan berpartisipasi dalam
realitas yang dilambangkannya (Tillich, 1967). Dalam konteks ini, gikiri moi dapat dipahami
sebagai simbol hidup yang membuka kesadaran setiap individu (orang-orang Tobelo)
terhadap realitas transenden, tanpa mengklaim representasi konseptual yang final.
Pendekatan simbolik ini memungkinkan analisis filosofis atas gikiri moi tanpa mereduksi
kekayaan makna religiusnya menjadi sekadar konstruksi budaya. Dalam pemaknaan
simbolik, Magany (2012, p. 9) menguraikan bahwa sebutan gikiri moi diidentikkannya
dengan pemaknaan tentang tuan atau jiwa dari segala sesuatu yang ada. Bahwa gikiri adalah
sang kepala, dari segala sesuatu yang dikepalai.

Pada akhirnya, dapat dinyatakan bahwa transendensi Tuhan tidak harus dipahami
secara seragam dalam satu sistem metafisis tertentu. Sebaliknya, transendensiNya dapat
diekspresikan melalui beragam simbol, konsep, dan pengalaman religius, yang masing-
masingnya mengarah pada realitas yang sama, yakni realitas yang sama-sama melampaui

dalam mendasari keberadaan.

IV. SIMPULAN
Berdasarkan uraian diatas, dapat disimpulkan bahwa persoalan transendensi Tuhan

tidak dapat dipahami secara komprehensif jika Tuhan tetap ditempatkan dalam kerangka

metafisika klasik sebagai ens supremum atau entitas tertinggi, dari entitas lainnya. Mengapa

JTFSA: E-ISSN: 3089-638X 8



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 1-10

demikian, karena pada akhirnya pemahaman semacam itu dapat mereduksi transendensi
Tuhan dengan menempatkan-Nya dalam lingkaran ontologis yang sama dengan realitas
duniawi. Dengan menggunakan pendekatan pemaknaan Paul Tillich tentang transendensi
Tuhan, hendaknya menciptakan suatu khazana yang lebih mendasar dalam memaknai
Tuhan sebagai being-itself atau ground of being, yakni pendekatan yang memungkinkan kita
untuk memahami transendensi sebagai yang non-objektif, simbolik, dan eksistensial, tetapi
tetap terbuka bagi refleksi filosofis yang kritis.

Dalam konsep gikiri moi sendiri, transendensi Tuhan dapat dimaknai secara simbolik
kebudayaan, secara khusus dalam kacamata orang Tobelo, dengan menggunakan
pendekatan metafisis bahwa gikiri moi yang merupakan realitas tertinggi, dapat menopang
makna, keteraturan, dan keberlangsungan hidup, sehingga memiliki kesepadanan struktural
dengan konsep ground of being dalam pemikiran Paul Tillich. Dengan demikian, penelitian
ini menegaskan bahwa konsep ketuhanan lokal dapat menjadi sarana refleksi metafisis yang

sahih dan berkontribusi bagi pengembangan filsafat ketuhanan kontekstual.

DAFTAR PUSTAKA

Aderson, J. F. (1972). Paul Tillich; basics in his thought. Magi Books, INC. Aderson, J. F.
(1972). Paul Tillich; basics in his thought. Magi Books, INC.

Aquinas, T. (1960). Summa Theologia: Vol. 1 (1a 1). Cambridge University Press.

Duan, J. E. (2019). “Gikiri Moi”: Konsep Tuhan Orang Tobelo dan Pengaruhnya Terhadap
Pemahaman Iman Kristen. Hibualamo Seri Ilmu-Ilmu Sosial Dan Kependidikan, 3, No. 2.
http://journal.unhena.ac.id

Fios, F. (2016). Critics to Metaphysics by Modern Philosophers: A Discourse on Human Beings in
Reality. Humaniora, 7(1), 108. https://doi.org/10.21512/humaniora.v7i1.3493

Jong, K. D. (2023). Resensi Buku: Religiositas Kekristenan Halmahera. Gema Teologika: Jurnal
Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian, 8(1), 131-134.
https://doi.org/10.21460/gema.2023.81.1053

M Bram, P. (2024). Dialog Ritus Ma’pealloam Dalam Makna Mutualitas Aluk dan Kekristenan
Menggunakan Perspektif Paul Tillich. Tri Tunggal: Jurnal Pendidikan Kristen Dan Katolik, 2,
No. 3, 171-178. https://doi.org/10.61132/tritunggal . v2i3.443

Magany, M. Th. (2012). Bahtera Injil di Halmahera (Revisi). BUMG-GMIH.
Manning, R. R. (2009). The Cambridge Companion to Paul Tillich. Cambridge University Press.
Marion, J.-L. (1991). God Without Being: Hors-Texte. The University of Chicago Press.

Mawikere, M. C. S., Hura, S., & Bonde, I. B. (2022). Ethnotheology Studies Concerning the
Substance of Folk Religion as Local Theology of the Tugutil Ethnic in Halmahera Towards
Contextual Ministry. Jurnal Jaffray, 20(2), 118. https://doi.org/10.25278/jj.v20i2.694

Mojau, L. (2018). Perjumpaan Teologis Antara Kekristenan Dan Agama Asli Orang Tobelo.
https://repository.ukdw.ac.id/429/1/0111027 babl bab5_daftarpustaka.pdf



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 1-10

Takaendengan, A. M. (2014). KONTESTASI IDENTITAS (Studi Analitis Terhadap Gikiri dan
Kekristenan di  Kao  Halmahera Utara) [Universitas Gadjah  Mada].
https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/69166

Thiselton, A. C. (1974). The Theology of Paul Tillich. churchsociety.org
Tillich, P. (1957). Dynamics of Faith. Harper Torchbooks.
Tillich, P. (1967). Systematic Theology: Vol. Three in one. The University of Chicago Press.

JTFSA: E-ISSN: 3089-638X 10



