
	
ACINTYA:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	 	
Volume	2,	Number	1,	2026	pp.	1-10	 E-ISSN:	3089-638X	
Open	Access:	https://e-journal.samsarainstitute.com/jtfsa/index	
	

*Corresponding	author	
E-mail	addresses:	cindikristianialemoka1998@mail.ugm.ac.id	(Cindi	Kristiani	Alemoka) 

1 

 
TRANSENDENSI TUHAN DALAM “GIKIRI MOI”: TELAAH 

METAFISIS DALAM PERSPEKTIF PAUL TILLICH 
 

Oleh: 
Cindi Kristiani Alemoka 

Fakultas Filsafat, Universitas Gadjah Mada 
Email: cindikristianialemoka1998@mail.ugm.ac.id  

 
	
A B S T R ACT 
The study of the transcendence of God is an issue that is still being 
discussed in divine philosophy because it is related to the metaphysical 
understanding of the nature of divine reality and its relationship with 
existence. Meanwhile, this paper aims to analyze the concept of Gikiri 
Moi in the Tobelo belief tradition as a reflective footing to understand 
the transcendence of God through the metaphysical perspective of Paul 
Tillich. By using a qualitative-reflective approach that rests on the 
emphasis of metaphysical-ontological analysis, without placing Gikiri 
Moi as a claim to the truth of exoteric faith, the results of the study 
want to show that the understanding of God as ens supremum in 
classical metaphysics has the potential to reduce the transcendence of 
God by placing him as the highest entity among other entities. Tillich, 
in his analysis of his writings, writes that God is understood as being-
itself or ground of being, as the basis of existence that transcends all 
ontological categories. As for Gikiri Moi itself, it can be understood as a 
conceptual symbolic expression of the human experience of the highest 
reality that sustains the meaning and order of life. Thus, this study 
confirms that the concept of local divinity can serve as a means of 
metaphysical reflection, which is valid and can be used as a springboard 
for the development of analytical thinking contextual Divinity 
Nusantara-based philosophy.  
 
A B S T R A K 
Kajian tentang transendensi Tuhan merupakan persoalan yang masih 
terus didiskusikan dalam filsafat ketuhanan karena berkaitan dengan 
pemahaman metafisis tentang hakikat realitas Ilahi dan relasinya 
dengan keberadaan. Adapun, tulisan ini bertujuan untuk menganalisis 
konsep Gikiri Moi dalam tradisi kepercayaan orang Tobelo sebagai 
pijakan reflektif untuk memahami transendensi Tuhan melalui 
perspektif metafisis Paul Tillich. Dengan menggunakan pendekatan 
kualitatif-reflektif yang berpijak pada penekanan analisis metafisis-
ontologis, tanpa menempatkan Gikiri Moi sebagai klaim kebenaran 
iman eksoteris, hasil kajian hendak menunjukkan bahwa pemahaman 
tentang Tuhan sebagai ens supremum dalam metafisika klasik 
berpotensi mereduksi transendensi Tuhan dengan menempatkan-Nya 
sebagai entitas tertinggi di antara entitas lain. Tillich, dalam analisis 
tulisannya menuliskan bahwa Tuhan dipahami sebagai being-itself atau 
ground of being, sebagai dasar keberadaan yang melampaui seluruh 
kategori ontologis. Adapun, tentang Gikiri Moi sendiri, dapat dipahami 

A	R	T	I	C	L	E			I	N	F	O	
 

Article History: 
Naskah Masuk : 20 Desember 2025 
Naskah Direvisi : 10 Januari 2026 
Naskah Disetujui : 20 Januari 2026 
Tersedia Online  : 31 Januari 2026 
	
	

Keywords:	
God’s	 transcendence,	 Gikiri	 moi,	
Metaphysics,	Paul	Tillich	
	
Kata	Kunci:	
Transendensi	 Tuhan,	 Gikiri	 Moi,	
Metafisika,	Paul	Tillich	
	
	

 
This	is	an	open	access	article	under	the	CC	BY.	SA	
Copyright	 ©	 2026	 by	 Author.	 Published	 by	
Samsara	Publishing	House 

mailto:cindikristianialemoka1998@mail.ugm.ac.id
mailto:cindikristianialemoka1998@mail.ugm.ac.id


Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	1-10  

JTFSA:	E-ISSN:	3089-638X	 2 

sebagai ekspresi simbolik yang konseptual atas pengalaman manusia 
terhadap realitas tertinggi yang menopang makna dan keteraturan 
hidup. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa konsep 
ketuhanan lokal dapat berfungsi sebagai sarana refleksi metafisis yang 
sahih dan dapat dijadikan sebagai loncatan analisis untuk 
pengembangan pemikiran filsafat ketuhanan kontekstual berbasis 
Nusantara. 

 
I. PENDAHULUAN 

Kajian tentang transendensi Tuhan masih menjadi tema menarik untuk didiskusikan 

dalam filsafat ketuhanan, karena berkaitan langsung dengan persoalan ontologis akan 

hakikat realitas Ilahi dan keterhubungannya dengan dunia. Dalam metafisika klasik, Tuhan 

dipandang sebagai entintas tertinggi (ens supremum), bahwa keberadaannya melampaui 

batas keberadaan itu sendiri (Aquinas, 1960). Namun, pendekatan ini kemudian dikritik 

dalam konsep pemikiran filsafat dan teologi modern karena bagi mereka pernyataan 

tersebut berpotensi menempatkan Tuhan sebagai satu entitas dalam entitas lain, sekalipun 

posisi Tuhan ditempatkan pada tingkat paling tinggi diantara konsep lainnya. Kritik ini 

menandakan bahwa adanya pergeseran pemahaman tentang transendensi Tuhan dari yang 

sekedar pemisahan ontologis menjadi suatu pemahaman yang lebih mendalam tentang 

Tuhan sebagai dasar dari segala keberadaan. 

Paul Tillich sebagai salah satu tokoh yang juga memiliki pengaruh besar dalam 

pengembangan pergeseran pemaknaan tentang keberadaan Tuhan, secara khusus dalam 

bukunya yang berjudul Systematis Theology (Tillich, 1967), ia menegaskan bahwa Tuhan tidak 

dipahami sebagai makhluk tertinggi, melainkan sebagai being-itself atau the ground of being 

(dasar dari keberadaan). Bahwa transendensi Tuhan, tidak dimaksudkan dengan Tuhan itu 

berada di luar dunia secara terpisah dan atau spesial, melainkan bahwa Tuhan itu 

melampaui seluruh keberadaan yang dapat dipahami oleh akal manusia. Dengan demikian, 

dapat dinyatakan bahwa bahasan tentang keberadaan Tuhan dalam pandangan Tillich ini 

hendak memperluas cakralawa filsafat ketuhanan agar dalam memaknai tentang Tuhan, kita 

tidak terjebak dalam objektifikasi metafisis ataupun antropomorfisme religius. 

Prionaray (2024) dengan menggunakan pendekatan Paul Tillich, ia menguraikan 

tentang konsep interpretasi dalam melihat bagaimana spiritualitas budaya dapat 

memberikan pemahaman akan keberadaan Tuhan yang transenden. Sekalipun tidak secara 

eksplisit digambarkannya, tetapi bahwa kesakralan Tuhan sebagai yang transenden 

melampaui urusan duniawi, dan bahwa tidak bisa ditolak jika keberadaannya hendak 

menunjukkan suatu konteks akan tatananNya sebagai pencipta harus dapat diterima sebagai 



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	1-10  

	 3 

bagian dari tatanan kehidupan. Penelitian demikian, selaras dengan konsep gikiri moi yang 

merupakan sebutan Tuhan dalam tradisi kepercayaan orang Tobelo. Gikiri moi dalam 

kosmologi orang Tobelo, dipahami sebagai suatu realitas tertinggi yang melampaui manusia 

dan alam, juga menjadi sumber keteraturan dan keberlangsungan hidup (Duan, 2019). 

Adapun, dimensi transendensi dalam konsep gikiri moi ini menunjukkan bahwa adanya 

pemahaman tentang Tuhan yang tidak semata-mata bersifat mitologis tetapi juga 

mengandung struktur pemikiran ontologis yang hendak menggambarkan ke-adaan-nya 

Tuhan sebagai yang transenden yang tidak dapat dikonsepkan dengan keterbatasan 

manusia dalam ke-manusiaan-nya. Hal ini, selaras dengan gagasan Tillich dalam bukunya 

Dynamics of Faith (Tillich, 1957) bahwa pengalaman religius manusia selalu berakar pada apa 

yang disebutnya ultimate concern, yakni keterarahan eksistensial manusia pada realitas yang 

mutlak dan yang dapat menentukan hidup. Dengan demikian, dapat dinyatakan bahwa 

dengan menggunakan perspektif Tillich, maka gikiri moi sebagai kajian penelitian, dapat 

dipahami sebagai ekspresi lokal dari pengalaman manusia terhadap yang transenden, dan 

bukan sekedar produk budaya tradisional. 

Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-reflektif, dan dengan menggunakan 

metodologis filosofis, analisis metafisis-ontologis. Maka, penulisan ini bertujuan untuk 

memperoleh suatu uraian yang komprehensif untuk menjelaskan suatu pemaknaan akan 

konsep gikiri moi sebagai objek refleksi filosofis dalam memahami persoalan transendensi 

Tuhan. Dengan demikian, penelitian ini bergerak dalam ranah filsafat ketuhanan, bukan 

dalam kerangka studi agama empiris atau teologi dogmatis. 

Pada akhirnya, berdasarkan latar belakang diatas, maka penelitian ini bertujuan 

untuk menganalisis konsep gikiri moi dalam kerangka transendensi Tuhan melalui 

pendekatan metafisis Paul Tillich. Gikiri moi dijadikan sebagai pijakan berpikir filosofis 

untuk memahami transendensi Tuhan, bukan untuk menempatkan konsep gikiri moi sebagai 

sistem kepercayaan eksoteris yang dikukuhkan atau dipertentangkan. Melainkan, bertujuan 

untuk menunjukkan bahwa konsep ketuhanan lokal dapat berfungsi sebagai sarana refleksi 

metafisis yang sahih, sekaligus dapat memperkaya diskursus filsafat ketuhanan dengan 

perspektif konteks budaya. Dengan demikian, gikiri moi tidak diperlakukan sebagai klaim 

kebenaran iman, melainkan sebagai jalan konseptual untuk memahami transendensi Tuhan 

yang melampaui segala batas budaya, bahasa, dan religiusitas. 

 

II. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-reflektif dengan penekanan pada 

analisis metafisis-ontologis. Metode ini digunakan untuk menelaah konsep gikiri moi bukan 



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	1-10	 	  
 

JTFSA:	E-ISSN:	3089-638X	 4 

sebagai objek verifikasi empiris atau klaim kebenaran akan teologis normatif, melainkan 

sebagai objek refleksi filosofis dalam memahami persoalan transendensi Tuhan. Data 

penelitian berupa sumber-sumber tekstual, baik literatur primer maupun sekunder, yang 

mencakup karya-karya Paul Tillich, serta juga kajian-kajian akademik tentang gikiri moi 

dalam pandangan tradisi orang Tobelo. Adapun, pengembangan analisis yang hendak 

dilakukan ialah dengan menggunakan pendekatan hermeneutis-kritis untuk menyingkap 

struktur konseptual dan ontologis yang terkandung dalam konsep gikiri moi, dan dianalisis 

secara dialogis dengan kerangka pemikiran Paul Tillich. Pendekatan ini, hendak mengantar 

kita pada kesadaran bahwa Transendensi Tuhan dalam “Gikiri Moi”: Telaah Metafisis dalam 

Perspektif Paul Tillich merupakan suatu penelitian yang ada dalam ranah filsafat ketuhanan, 

yang bertujuan membangun pemahaman konseptual yang koheren tentang transendensi 

Tuhan tanpa terjebak dalam objektifikasi metafisis maupun reduksi kultural. 

 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1 Selayang Pandang Paul Tillich 

Paul Tillich lahir pada 20 Agustus 1886 di Starzeddel, Jerman. Ayahnya ialah 

Johannes Tillich seorang minister Lutheran. Pada tahun 1890, ia bersama keluarganya 

pindah ke Neumark atau yang saat ini dikenal dengan Trzcinsko Zdroj, Poland. Kemudian, 

sejak tahun 1900, Tillich dan keluarganya tinggal di Berlin (Manning, 2009, p. 3). 

Kemandirian Tillich dalam berpikir dikembangkan melalui diskusi filosofis bersama 

ayahnya. Ia menamai diskusi yang berkembang itu sebagai terobosan menuju otonomi. 

Dalam konsep pemikirannya tentang dunia teologi, ia dipengaruhi oleh gurunya, yakni 

Martin Kahler (Thiselton, 1974). 

Tillich pada saat itu merupakan seorang pendeta dan professor teologi di Jerman 

yang kemudian dipaksa keluar untuk meninggalkan Negaranya tersebut pada tahun 1933, 

karena ia merupakan salah seorang yang menentang rezim Nazi. Dalam perjalanan 

keluarnya tersebut, ia bermigrasi ke Amerika Serikat, menghabiskan masa hidup dan 

karirnya dengan mengajar di Union Theological Seminary, Harvard University, dan di 

University of Chicago. Ia kemudian meninggal pada 22 Oktober 1965 (Aderson, 1972). 

Sebagai seorang teolog dan professor di sebuah universitas, Tillich dikenal sebagai 

seorang teolog eksistensial yang menekankan bahwa teologi harus bersifat eksistensial, 

yakni berkaitan dengan keterlibatan manusia melalui ultimate concern. Adapun, karya-karya 

utamanya yang menggambarkan hal tersebut ialah systematic theology, The courage to be, The 

dynamics of faith, dan The shaking of the foundations. Landasan pemikiran perkembangan 

karyanya demikian ialah fokusnya terhadap realisme dialektiks yang terbuka terhadap 



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	1-10  

	 5 

segala kontribusi dari berbagai sumber, baik secara ilmiah, sosial, estetika dan  bahkan 

mistis. Bagi Tillich, tidak ada satu pun kebenaran yang dapat diidentifikasi secara eksklusif 

dengan satu sudut pandang, melainkan juga pada berbagai kebenaran (Aderson, 1972). 

 

3.2 Transendensi Tuhan Sebagai Persoalan Metafisis 

Transendensi Tuhan merupakan persoalan metafisis yang berkaitan langsung dengan 

cara Tuhan dipahami dalam relasinya dengan keberadaan. Hal ini tidak berhenti pada 

pernyataan bahwa Tuhan ada dan melampaui batas dunia, melainkan menyentuh 

pertanyaan yang lebih mendasar mengenai status ontologis Tuhan itu sendiri. Sehingga 

sampai dewasa ini diskusi tentang transendensi Tuhan masih menjadi problem reflektif 

yang menuntut klarifikasi konseptual, terutama dalam ranah metafisis yang berupaya 

berbicara tentang Tuhan tanpa mereduksi-Nya ke dalam kategori-kategori keberadaan yang 

terbatas. 

Berbicara tentang keberadaan Tuhan dalam transendensiNya, tradisi metafisika 

klasik, pada umumnya memahami Tuhan sebagai ens supremum atau sang entitas tertinggi, 

yang merupakan sebab pertama dari segala yang ada, atau juga ipsum esse subsistens, yakni 

sosok yang ada dalam keberadaan itu sendiri (Aquinas, 1960). Pernyataan ini hendak 

menegaskan perbedaan ontologis antara Tuhan dan ciptaanNya, dan hendak mengandaikan 

bahwa Tuhan ada dalam lingkaran ontologis yang memungkinkan keberadaan-Nya 

dipahami sebagai suatu yang ada itu sendiri, dalam bentuk yang paling sempurna. Pemikir 

filsafat dan teologi modern kemudian mengkritisinya, karena bagi mereka pemaknaan yang 

dikembangkan para metafisis klasik tentang Tuhan, memang diletakkan sebagai yang 

transenden tetapi masih ada dalam upaya pemahaman kerangka ontologis sebagai suatu 

entitas (Fios, 2016). Bahwa, keberadaan Tuhan diletakkan pada ke-adaan-nya sebagai yang 

transenden, dan ke-adaan-nya itu, ada bersama dengan entitas lainnya, hanya Tuhan 

dipandang sebagai sosok yang sempurna dari yang lainnya. 

Tillich, sebagai seorang pemikir modern menyatakan bahwa ketika Tuhan dipahami 

sebagai makhluk tertinggi, justru disitulah kemudian Tuhan kehilangan ke-

transendensianNya, karena keberadaanNya diletakkan pada ruang lingkup keberadaan 

yang sama dengan makhluk lain. Ia menegaskan bahwa Tuhan itu melampaui seluruh 

kategori keberadaan, karena Ia menjadi dasar dari kemungkinan keberadaan itu sendiri 

(Tillich, 1967). Dengan demikian, dapat dinyatakan bahwa transendensi Tuhan seharusnya 

tidak terletak pada pemisahan spasial dan atau hirarki dari dunia, tetapi keberadaannya 

ditelakkan pada kenyataan bahwa Tuhan tidak dapat direduksi dan menjadi bagian dari 

tatanan ontologis apa pun. Hal ini selaras dengan apa yang dikonsepkan Marion (1991) 



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	1-10	 	  
 

JTFSA:	E-ISSN:	3089-638X	 6 

dalam bukunya God without being, bahwa Tuhan dalam ketransendensianNya hendak 

berfungsi sebagai penanda batas refleksi metafisis sekaligus sebagai horizon yang hendak 

mengarahkan pemikiran manusia kepada suatu realitas yang melampaui dirinya. 

 

3.3 Gikiri Moi dan Pemahaman atas Realitas Tertinggi 

Dalam kosmologi orang Tobelo, Gikiri Moi dipahami sebagai realitas tertinggi yang 

melampaui manusia dan alam, sekaligus menjadi sumber keteraturan dan keberlangsungan 

hidup (Duan, 2019). Gikiri moi sendiri terdiri dari dua kata dasar yakni gikiri yang diartikan 

dengan jiwa atau kehidupan, dan moi yang berarti satu, tunggal, atau yang paling utama. 

Dengan demikian gikiri moi secara harafiah diartikan sebagai jiwa atau jiwa utama 

(Mawikere et al., 2022). Jong (2023) menuliskan bahwa orang Tobelo memaknai gikiri moi 

sebagai Allah kehidupan, yang keberadaanNya ditandai dengan keberadaanNya yang terus 

ada dalam peziarahan bersama mereka sebagai orang yang nomaden. Dengan demikian, 

dapat dinyatakan bahwa pemaknaan ini menunjukkan bahwa Gikiri Moi tidak sekadar 

berfungsi sebagai figur mitologis atau simbol budaya, melainkan sebagai horizon makna 

yang menopang cara manusia Tobelo memahami realitas secara menyeluruh. Oleh karena 

itu, Gikiri Moi dapat dibaca sebagai konsep ketuhanan yang memuat dimensi ontologis dan 

metafisis, bukan semata-mata ekspresi religius tradisional. 

Gikiri Moi dipahami sebagai asal-usul kehidupan, penjamin keseimbangan kosmos, 

serta sumber norma yang mengatur relasi manusia antara manusia dan manusia, serta 

manusia dan alam. Dalam pengertian ini, Gikiri Moi tidak direduksi sebagai Tuhan dalam 

pengertian politeistik atau personifikasi alam, melainkan sebagai realitas yang melampaui 

batas-batas konkret pengalaman manusia (Takaendengan, 2014). Pemahaman ini hendak 

mengindikasikan bahwa adanya kesadaran akan suatu realitas tertinggi yang tidak 

sepenuhnya dapat direpresentasikan secara simbolik atau konseptual. 

Sebagai realitas tertinggi, Gikiri Moi tidak ditempatkan dalam relasi ontologis yang 

sejajar dengan dunia. Ia tidak dipahami sebagai bagian dari kosmos, melainkan sebagai 

dasar yang memungkinkan kosmos berada dalam keteraturan (Mojau, 2018). Hal ini tampak 

dalam cara orang Tobelo memaknai Gikiri Moi sebagai sumber kehidupan dan penentu 

harmoni antara manusia, alam, dan komunitas. Dengan demikian, relasi antara Gikiri Moi 

dan dunia tidak bersifat kausal mekanistik, melainkan bersifat mendasar dan menyeluruh. 

Pandangan ini memperlihatkan bahwa konsep Gikiri Moi mengandung struktur pemikiran 

yang dekat dengan gagasan metafisis tentang realitas tertinggi sebagai dasar keberadaan. 

Secara keseluruhan, dengan memaknai Gikiri Moi sebagai realitas tertinggi hendak 

menunjukkan bahwa kesadaran akan transendensi tidak selalu hadir dalam bentuk sistem 



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	1-10  

	 7 

metafisika formal. Sebagaimana dalam tradisi Tobelo, kesadaran tersebut terwujud dalam 

narasi kosmologis, praktik hidup, dan orientasi etis komunitas. Namun, di balik ekspresi 

simbolik tersebut, terdapat asumsi ontologis yang mendasar, yakni pengakuan akan adanya 

realitas yang melampaui manusia dan sekaligus menjadi dasar bagi keberadaan manusia. 

Dalam pengertian ini, Gikiri Moi dapat dibaca sebagai ekspresi reflektif manusia terhadap 

realitas yang mutlak. 

 

3.4 Transendensi Tuhan dalam Perspektif Paul Tillich 

Dalam bukunya Systematic Symbolic (1967), Tillich menguraikan bahwa transendensi 

Tuhan tidak dipahami dalam kerangka pemisahan ontologis antara Tuhan dan dunia, 

melainkan sebagai cara keberadaan Tuhan yang melampaui seluruh kategori ontologis. Ia 

secara tegas menolak pemahaman Tuhan sebagai a being, bahkan sebagai the highest being, 

karena pemahaman semacam itu baginya masih menempatkan Tuhan dalam struktur 

keberadaan yang sama dengan makhluk lain. Bagi Tillich, Tuhan harus dipahami sebagai 

being-itself atau ground of being, yakni sebagai dasar yang memungkinkan bahwa segala 

sesuatu itu ada, dan keberadaanNya melampaui batas dari segala sesuatu itu sendiri. 

Dalam pengembangan pemikirannya, Tillich juga menolak akan pernyataan bahwa 

sesuatu yang bersifat supranatural berangkat dari kesadaran akan konsep Tuhan sebagai 

entitas tertinggi, karena baginya pemaknaan tersebut dapat menyebabkan objektifikasi 

pemahaman dan bahkan dapat mereduksi transendensinya Tuhan. Ia menegaskan bahwa 

Tuhan tidak dapat dipisahkan dari realitas tanpa meniadakan realitas itu sendiri (Tillich, 

1967). Karena Tuhan adalah hakikat terdalam dari realitas itu. Dalam bukunya tentang 

Dynamics of Faith (1957), Tillich menjelaskan transendensi Tuhan dengan mengaitkannya 

pada konsep iman. Bahwa Iman bukanlah sekadar penerimaan terhadap proposisi doktrinal, 

melainkan keterarahan total eksistensi manusia kepada realitas yang mutlak dan 

menentukan makna hidup. Baginya, realitas yang menjadi objek ultimate concern ini bersifat 

transenden karena melampaui segala kepentingan relatifitas, sekaligus imanen, karena hadir 

dalam struktur terdalam dari keberadaan manusia. Dengan demikian, transendensi Tuhan 

tidak mengandaikan keterpisahan akan pengalaman manusia, tetapi justru keberadaan 

manusia sebagai yang merefleksikannya hadir sebagai dasar terdalam dari pengalaman 

eksistensial. 

Lebih lanjut, Tillich menekankan bahwa bahasa tentang Tuhan harus dipahami 

secara simbolik. Simbol-simbol religius tidak menunjuk Tuhan sebagai objek, melainkan 

berpartisipasi dalam realitas yang dilambangkannya. Dalam pengertian ini, simbol 

keagamaan membuka dimensi transendensi tanpa mengurung Tuhan dalam definisi 



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	1-10	 	  
 

JTFSA:	E-ISSN:	3089-638X	 8 

konseptual yang kaku (Tillich, 1957). Kesadaran simbolik ini menjadi aspek penting dalam 

memahami transendensi Tuhan, karena memungkinkan refleksi filosofis tentang Tuhan 

tanpa mengklaim penguasaan konseptual atas realitas Ilahi. 

3.5 Analisis Integratif: Gikiri Moi Sebagai Ekspresi Transendensi Tuhan 

Tillich (1967) dalam pemikirannya akan konsep Tuhan dipahami sebagai being-itself 

atau ground of being, selaras dengan pemahaman konseptual dalam membaca gikiri moi 

bukan sebagai entitas ilahi yang terobjektifikasi, melainkan sebagai simbol yang menunjuk 

pada dasar keberadaan. Orang Tobelo dalam kacamata kosmologisnya memaknai gikiri moi  

sebagai sumber kehidupan, keteraturan, dan makna hidup, tanpa direduksi ke dalam bentuk 

representasi ontologis yang konkret (Duan, 2019). Struktur pemahaman ini hendak 

menunjukkan bahwa gikiri moi  ada, dan berfungsi sebagai dasar makna dan keberadaan. 

Secara metafisis, pemaknaan ini hendaknya sepadan dengan konsep ground of being dalam 

pemikiran Tillich, bahwa Tuhan adalah dasar dari keberadaan yang melampaui dan 

sekaligus mendasari akan segala sesuatu yang ada (M Bram, 2024). 

Pemaknaan simbolik yang ditekankan Tillich juga relevan dalam membaca gikiri moi 

sebagai dasar refleksi akan memahami transendensi Tuhan. Karena, ia menegaskan bahwa 

simbol religius tidak menunjuk pada Tuhan sebagai objek, melainkan berpartisipasi dalam 

realitas yang dilambangkannya (Tillich, 1967). Dalam konteks ini, gikiri moi dapat dipahami 

sebagai simbol hidup yang membuka kesadaran setiap individu (orang-orang Tobelo) 

terhadap realitas transenden, tanpa mengklaim representasi konseptual yang final. 

Pendekatan simbolik ini memungkinkan analisis filosofis atas gikiri moi tanpa mereduksi 

kekayaan makna religiusnya menjadi sekadar konstruksi budaya. Dalam pemaknaan 

simbolik, Magany (2012, p. 9) menguraikan bahwa sebutan gikiri moi diidentikkannya 

dengan pemaknaan tentang tuan atau jiwa dari segala sesuatu yang ada. Bahwa gikiri adalah 

sang kepala, dari segala sesuatu yang dikepalai. 

Pada akhirnya, dapat dinyatakan bahwa transendensi Tuhan tidak harus dipahami 

secara seragam dalam satu sistem metafisis tertentu. Sebaliknya, transendensiNya dapat 

diekspresikan melalui beragam simbol, konsep, dan pengalaman religius, yang masing-

masingnya mengarah pada realitas yang sama, yakni realitas yang sama-sama melampaui 

dalam mendasari keberadaan. 

 

IV. SIMPULAN 
Berdasarkan uraian diatas, dapat disimpulkan bahwa persoalan transendensi Tuhan 

tidak dapat dipahami secara komprehensif jika Tuhan tetap ditempatkan dalam kerangka 

metafisika klasik sebagai ens supremum atau entitas tertinggi, dari entitas lainnya. Mengapa 



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	1-10  

	 9 

demikian, karena pada akhirnya pemahaman semacam itu dapat mereduksi transendensi 

Tuhan dengan menempatkan-Nya dalam lingkaran ontologis yang sama dengan realitas 

duniawi. Dengan menggunakan pendekatan pemaknaan Paul Tillich tentang transendensi 

Tuhan, hendaknya menciptakan suatu khazana yang lebih mendasar dalam memaknai 

Tuhan sebagai being-itself atau ground of being, yakni pendekatan yang memungkinkan kita 

untuk memahami transendensi sebagai yang non-objektif, simbolik, dan eksistensial, tetapi 

tetap terbuka bagi refleksi filosofis yang kritis. 

Dalam konsep gikiri moi sendiri, transendensi Tuhan dapat dimaknai secara simbolik 

kebudayaan, secara khusus dalam kacamata orang Tobelo, dengan menggunakan 

pendekatan metafisis bahwa gikiri moi yang merupakan realitas tertinggi,  dapat menopang 

makna, keteraturan, dan keberlangsungan hidup, sehingga memiliki kesepadanan struktural 

dengan konsep ground of being dalam pemikiran Paul Tillich. Dengan demikian, penelitian 

ini menegaskan bahwa konsep ketuhanan lokal dapat menjadi sarana refleksi metafisis yang 

sahih dan berkontribusi bagi pengembangan filsafat ketuhanan kontekstual.  

 
DAFTAR PUSTAKA      

Aderson, J. F. (1972). Paul Tillich; basics in his thought. Magi Books, INC. Aderson, J. F. 
(1972). Paul Tillich; basics in his thought. Magi Books, INC. 

Aquinas, T. (1960). Summa Theologia: Vol. 1 (1a 1). Cambridge University Press. 

Duan, J. E. (2019). “Gikiri Moi”: Konsep Tuhan Orang Tobelo dan Pengaruhnya Terhadap 
Pemahaman Iman Kristen. Hibualamo Seri Ilmu-Ilmu Sosial Dan Kependidikan, 3, No. 2. 
http://journal.unhena.ac.id 

Fios, F. (2016). Critics to Metaphysics by Modern Philosophers: A Discourse on Human Beings in 
Reality. Humaniora, 7(1), 108. https://doi.org/10.21512/humaniora.v7i1.3493 

Jong, K. D. (2023). Resensi Buku: Religiositas Kekristenan Halmahera. Gema Teologika: Jurnal 
Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian, 8(1), 131–134. 
https://doi.org/10.21460/gema.2023.81.1053 

M Bram, P. (2024). Dialog Ritus Ma’pealloam Dalam Makna Mutualitas Aluk dan Kekristenan 
Menggunakan Perspektif Paul Tillich. Tri Tunggal: Jurnal Pendidikan Kristen Dan Katolik, 2, 
No. 3, 171–178. https://doi.org/10.61132/tritunggal.v2i3.443 

Magany, M. Th. (2012). Bahtera Injil di Halmahera (Revisi). BUMG-GMIH. 

Manning, R. R. (2009). The Cambridge Companion to Paul Tillich. Cambridge University Press. 

Marion, J.-L. (1991). God Without Being: Hors-Texte. The University of Chicago Press. 

Mawikere, M. C. S., Hura, S., & Bonde, I. B. (2022). Ethnotheology Studies Concerning the 
Substance of Folk Religion as Local Theology of the Tugutil Ethnic in Halmahera Towards 
Contextual Ministry. Jurnal Jaffray, 20(2), 118. https://doi.org/10.25278/jj.v20i2.694 

Mojau, L. (2018). Perjumpaan Teologis Antara Kekristenan Dan Agama Asli Orang Tobelo. 
https://repository.ukdw.ac.id/429/1/0111027_bab1_bab5_daftarpustaka.pdf 



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	1-10	 	  
 

JTFSA:	E-ISSN:	3089-638X	 10 

Takaendengan, A. M. (2014). KONTESTASI IDENTITAS (Studi Analitis Terhadap Gikiri dan 
Kekristenan di Kao Halmahera Utara) [Universitas Gadjah Mada]. 
https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/69166 

Thiselton, A. C. (1974). The Theology of Paul Tillich. churchsociety.org 

Tillich, P. (1957). Dynamics of Faith. Harper Torchbooks. 

Tillich, P. (1967). Systematic Theology: Vol. Three in one. The University of Chicago Press. 

 
 


