ACINTYA: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama
Volume 2, Number 1, 2026 pp. 11-21 E-ISSN: 3089-638X
Open Access: https://e-journal.samsarainstitute.com/jtfsa/index

MAKNA KEBAHAGIAAN DALAM PERSPEKTIF JAMA’AH
TAREKAT NAQSABANDIYAH KHALIDIYAH DI PONDOK
PESANTREN AHLUS SHOFA WAL WAFA DESA
SIMOKETAWANG SIDOAR]JO

Oleh:
Arya Cipta Wandana!, Habibi?
12Fakultas Ushuluddin dan Adab, UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten
Email: 221310027.arya@uinbanten.ac.id

ARTICLE INFO ABSTRACT
Article History: This study examines the meaning of spiritual happiness from the
Naskah Masuk : 10 November 2025 : ; 1 : : :
Nockah Ditovisi - 5 Dosombor 2005 perspective of the‘ Naqshbgndlyah Khalidiyah Tariga congregation in
Naskah Disetujui : 15 Desember 2025 Simoketawang Village, Sidoarjo, through a comparative analysis of
Tersedia Online : 31 Januari 2026 Imam Al-Ghazali's concept of sa‘adah. A qualitative research method

with a phenomenological approach was employed through in-depth

Keywords: ; . ) . . g
Happiness, Sufi Order, Al-Ghazali  interviews with five congregation members who have followed the tariga
Sufism for more than five years and have undergone suluk (spiritual retreat).
Kata Kunci: The findings indicate that true happiness (sa ‘adah) within the tariga

kebahagiaan, Tarekat, Al-Ghazali  community is understood as a transcendental state that transcends

tasawuf . . , -
worldly parameters, characterized by: (1) inner peace (tuma ninat al-

qalb) through closeness to Allah, (2) detachment from worldly

@ @ dependencies (tajarrud), 3) spiritual discipline

(mujahadah and muraqabah) under the quidance of a mursyid (spiritual
guide), and (4) enlightenment through knowledge (‘ilm) as a divine gift.
Comparative analysis reveals substantial convergence with Al-Ghazali's

Copyright © 2026 by Author. Published by . . . . e qe g . .

Samsara Publishing House concept, particularly in the rejection of materialistic happiness, emphasis
on controlling desires, the practice of tazkiyat al-nafs (self-purification),
and the appreciation of knowledge as a source of inner peace. These
findings reinforce the relevance of classical Sufi concepts in
contemporary  spiritual contexts while providing an empirical
perspective on the construction of the meaning of happiness in traditional
Islamic communities.

This is an open access article under the CC BY. SA

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji makna kebahagiaan spiritual dalam
perspektif jamaah Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah di Desa
Simoketawang, Sidoarjo, dengan analisis komparatif terhadap
konsep sa ‘adah Imam Al-Ghazali. Metode penelitian kualitatif
dengan pendekatan fenomenologis diterapkan melalui
wawancara mendalam terhadap lima jamaah yang telah
mengikuti tarekat lebih dari lima tahun dan memiliki
pengalaman suluk. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
kebahagiaan sejati (sa ‘adah) dalam komunitas tarekat dipahami
sebagai kondisi transendental yang melampaui parameter
duniawi, dengan ciri utama: (1) ketenangan batin (tuma ninat al-
galb) melalui kedekatan dengan Allah, (2) pelepasan
ketergantungan duniawi (tajarrud), (3) disiplin spiritual

*Corresponding author
E-mail addresses: 221310027.arya@uinbanten.ac.id (Arya Cipta Wandana) 11


mailto:221310027.arya@uinbanten.ac.id
mailto:221310027.arya@uinbanten.ac.id

Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 11-21

(mujahadah dan muraqabah) di bawah bimbingan mursyid, dan (4)
pencerahan ilmu (ilm) sebagai anugerah Ilahi. Analisis
komparatif mengungkap konvergensi substantif dengan konsep
Al-Ghazali, khususnya dalam penolakan kebahagiaan
materialistis, ~ penekanan  pada  pengendalian  nafsu,
praktik tazkiyat al-nafs, dan penghargaan terhadap ilmu sebagai
sumber ketenangan jiwa. Temuan ini memperkuat relevansi
konsep tasawuf klasik dalam konteks spiritual kontemporer
sekaligus memberikan perspektif empiris tentang konstruksi
makna kebahagiaan dalam komunitas Islam tradisional.

I. PENDAHULUAN

Di tengah arus modernitas yang didorong oleh perkembangan teknologi yang
pesat, muncul berbagai konsekuensi negatif yang kian terasa. Salah satunya adalah
menguatnya pola pikir materialistik, di mana banyak orang cenderung menilai segala
sesuatu berdasarkan parameter materi. Imbasnya, dalam upaya meraih cita-cita dan
tuyjuan hidup, aspek moral dan prinsip yang seharusnya dijunjung tinggi kerap
diabaikan. Fenomena semacam ini layak menjadi perhatian yang serius. Tidak sedikit
orang yang menempatkan kehidupan dunia sebagai orientasi utama, tanpa disertai
keyakinan yang kuat terhadap keberadaan kehidupan akhirat yang abadi. Sekalipun ada
yang mempercayainya, keyakinan tersebut sering kali rapuh dan tidak berakar dalam
(Al Hakim, 2018).

Dalam khazanah pemikiran Islam, terdapat konsep al-sa‘adah yang dikaji secara
mendalam dalam ilmu Tasawuf. Secara leksikal, al-sa‘@dah bermakna kebahagiaan,
dengan antonim al-shagawah yang berarti penderitaan atau kesengsaraan. Istilah ini
merepresentasikan segala bentuk kebaikan dan keberuntungan, sebagaimana tercermin
dalam ungkapan Arab sa‘adahullahu wa as‘adah, yang dapat diartikan “semoga Allah
memberinya kebaikan dan menjadikannya dalam keadaan baik.” Konsep kebahagiaan
ini kerap menjadi perbincangan baik di kalangan filsuf maupun sufi, sebagai gambaran
kondisi ideal yang menjadi tujuan akhir manusia dalam perjalanannya menuju
penyempurnaan eksistensi. (Muthhar, 2018).

Konsep kebahagiaan telah lama didiskusikan oleh para intelektual Muslim dari
berbagai periode. Ibnu Miskawaih, misalnya, membedakannya menjadi dua jenis:
kebahagiaan jasmani yang bersifat sementara dan dangkal, serta kebahagiaan rohani
yang bersumber dari kedalaman batin. Ia berpendapat bahwa kebahagiaan material
justru kerap membawa penyesalan dan penderitaan, serta menghalangi proses
pensucian jiwa untuk mendekatkan diri kepada Allah. Sebaliknya, kebahagiaan spiritual
dipandang sebagai bentuk kebahagiaan yang hakiki dan sempurna, yang mampu
mengangkat manusia menuju maqam spiritual luhur (Sofia & Sari, 2018).

Sementara Ibnu Miskawaih menekankan pencapaian kebahagiaan sejati melalui
harmonisasi jiwa dan raga, Al-Ghazali justru menempatkan hakikat kebahagiaan secara
eksklusif pada ranah spiritual atau jiwa. Baginya, kebahagiaan hanya dapat terwujud
melalui pemahaman mendalam atas empat entitas fundamental: diri, Allah, dunia, dan
akhirat. Seseorang dianggap mencapai kebahagiaan paripurna ketika berhasil mengenal
keempatnya secara esensial. Al-Ghazali menegaskan bahwa klimaks kebahagiaan jiwa
terletak pada perolehan ma'rifatullah yaitu pengenalan dan kesadaran hakiki akan

JTFSA: E-ISSN: 3089-638X 12



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 11-21

keberadaan Allah. Pada keadaan ini, manusia akan mengalami ketenangan dan
kedamaian batin yang absolut, karena kedekatannya dengan Sang Pencipta
membebaskannya dari segala rasa kekurangan dan belenggu duniawi (Syahputra et al.,
2025).

Kebahagiaan (al-sa'adah) bukanlah anugerah yang hadir secara instan atau dapat
diterima begitu saja (taken for granted). Meraihnya memerlukan upaya sungguh-
sungguh dan pemahaman mendalam, sebagaimana diuraikan oleh berbagai pemikir.
Dalam magnum opus-nya, Kimiya al-Sa‘adah, Al-Ghazali menekankan bahwa jalan
menuju kebahagiaan sejati ditempuh melalui perenungan dan pengenalan mendalam
terhadap empat hakikat: diri, Tuhan, dunia, dan akhirat. Meski demikian, terdapat
beragam pendekatan lain yang menawarkan perspektif berbeda tentang cara meraih
kebahagiaan (Syahputra et al., 2025). Dalam konteks kekinian, tasawuf yang dijalani
melalui tarekat dipandang sebagai sebuah disiplin spiritual yang dapat menghadirkan
kebahagiaan, sehingga semakin banyak diminati (Jamaluddin et al., 2025).

Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah merupakan salah satu ordo sufi besar
dengan basis pengikut yang luas di Indonesia, termasuk di Desa Simoketawang,
Kabupaten Sidoarjo. Di lokus ini, tarekat tersebut mengusung visi revitalisasi ajaran
Islam menuju kemurniannya sebagaimana pada periode awal sejarahnya. Misi
operasionalnya terstruktur dalam tiga pilar utama: (1) pembentukan individu
berkarakter rabbani dengan meneladani akhlak Nabi Muhammad SAW; (2)
pengembangan kepribadian Ahlus Shafa wal Wafa, yaitu pribadi yang integritasnya
tercermin dalam ketulusan hati dan konsistensi menepati janji; serta (3) penguatan
keseimbangan tridimensi manusia spiritual, intelektual, dan moral. Guna mencetak
generasi Ulul Albab yang berkomitmen tinggi terhadap kemaslahatan umat (Maishara,
2020).

Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah merupakan salah satu tarekat besar dalam
khazanah tasawuf yang telah banyak menjadi objek kajian dari berbagai sudut pandang
sosial dan keagamaan. Penelitian-penelitian sebelumnya telah mengkaji berbagai
dimensi tarekat ini, seperti yang dilakukan oleh Jamaluddin, Rina Rehayati, dan
Nurrahmi (2025) yang meneliti "Makna Kebahagiaan Menurut Jemaah Tarekat
Nagsyabandiyah Desa Kuntu" dengan analisis pemikiran Buya Hamka. Studi tersebut
menyimpulkan bahwa kebahagiaan dalam pandangan jemaah dibentuk melalui
pengamalan agama, dengan praktik dzikir sebagai inti dari pembentukan kebahagiaan
spiritual..

Selanjutnya, penelitian Farisa Fannaniya, Irfan Fahmi, dan Anwar Supenawinata
(2017) yang berjudul “Makna Kematian pada Jamaah Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah
Ciamis Jawa Barat” mengkaji persepsi unik jamaah tarekat terhadap kematian. Berbeda
dengan kecenderungan umum yang menghindari pembahasan kematian, jamaah
tarekat ini justru memaknai kematian sebagai jalan untuk memenuhi kerinduan dan
cinta kepada Allah. Penelitian kualitatif dengan pendekatan fenomenologi ini
mengungkap bahwa kematian dipahami dalam kerangka afterlife, warisan spiritual
(legacy), motivasi hidup, serta keseimbangan antara khauf (takut) dan raja’ (harap)
kepada Allah. Faktor religiusitas, usia, dan pengalaman personal menjadi penentu
utama dalam konstruksi makna kematian tersebut.

Kedua penelitian terdahulu tersebut yang masing-masing berfokus pada Makna
kebahagiaan dan makna kematian menegaskan kontribusi multidimensional Tarekat
Nagsyabandiyah Khalidiyah dalam membentuk kesadaran spiritual, moral, dan

13



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 11-21

eksistensial masyarakat. Namun, berbeda dari penelitian-penelitian sebelumnya yang
mengkaji aspek praktis dakwah atau konsep kematian, kajian ini secara khusus
mengeksplorasi pemaknaan kebahagiaan spiritual menurut jamaah Tarekat
Nagsyabandiyah Khalidiyah di Desa Simoketawang, Sidoarjo. Fokus penelitian ini
adalah menganalisis pandangan para jamaah tersebut melalui lensa konsep kebahagiaan
(sa ‘adah) Al-Ghazali, dengan tujuan memberikan pemahaman yang lebih komprehensif
mengenai konstruksi makna kebahagiaan dalam kehidupan spiritual komunitas tarekat
kontemporer.

II. METODE

Penelitian ini merupakan studi lapangan yang menggunakan metode kualitatif.
Pendekatan kualitatif bertujuan untuk memperoleh pemahaman mendalam mengenai
suatu fenomena melalui proses interpretasi dan analisis deskriptif. Data dalam
penelitian ini bersifat kualitatif, yaitu berupa deskripsi tertulis atau lisan mengenai
perilaku manusia yang dapat diobservasi. Hasil observasi ini memuat penjelasan
detail tentang situasi, peristiwa, interaksi, serta perilaku yang terjadi di lapangan.
Terdapat enam metode dalam penelitian kualitatif yang berfokus pada upaya
mengkonstruksi realitas dan menangkap makna di baliknya. Oleh karena itu,
penelitian kualitatif umumnya menitikberatkan pada proses, peristiwa, dan keaslian
data. Karakteristik utamanya adalah pelaksanaan penelitian dalam konteks alamiah,
pengambilan data langsung dari sumber, serta peran peneliti sebagai instrumen
utama yang menyajikan temuan dalam bentuk kata-kata atau gambar, bukan angka
(Saadah et al., 2022).

Lokasi penelitian ini adalah Desa Simoketawang, Kabupaten Sidoarjo, dengan
subjek utama berupa jamaah Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah. Kajian ini
mengumpulkan data seputar sejarah pertumbuhan tarekat di desa itu serta cara
jamaah memahami konsep kebahagiaan. Pemaknaan kebahagiaan tersebut kemudian
dikaji dengan merujuk pada konsep sa’adah (kebahagiaan) menurut pandangan Al-
Ghazali. Pemilihan informan dilakukan secara purposif, yaitu dengan memilih
narasumber yang dianggap paling relevan dan mampu memberikan informasi yang
mendalam. Terpilih lima orang jamaah yang telah menjadi pengikut tarekat selama
lebih dari lima tahun dan memiliki pengalaman menjalani suluk. Dalam tradisi
Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah, suluk dimaknai sebagai masa khalwat atau retret
spiritual intensif. Pada periode ini, seorang salik (penempuh jalan sufi) secara sengaja
mengisolasi diri dari urusan dunia untuk fokus beribadah. Selama suluk, mereka
menjalani rangkaian praktik khusus secara disiplin, seperti zikir khafi (zikir dalam hati)
dengan tata cara tertentu, muraqabah (meditasi atau kontemplasi), memperbanyak
wirid, serta berada di bawah bimbingan dan pengawasan langsung
seorang mursyid (pembimbing spiritual). Pengalaman suluk dipandang sebagai tahap
krusial untuk pembersihan hati (tazkiyat al-nafs), penyempurnaan diri batin, dan
upaya mendekatkan diri kepada Allah, yang pada gilirannya menjadi dasar bagi
munculnya kebahagiaan spiritual. Dengan kriteria pemilihan informan seperti itu,
penelitian ini bertujuan untuk menggali pemahaman yang lebih dalam dan otentik
tentang bagaimana kebahagiaan dihayati dalam kehidupan spiritual jamaah.
Kebahagiaan tersebut diyakini terbentuk dan berkembang melalui disiplin praktik
harian dalam tarekat serta pengalaman transformatif selama menjalani suluk.

JTFSA: E-ISSN: 3089-638X 14



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 11-21

Dalam penelitian ini, teknik pengumpulan data yang digunakan terdiri dari
tiga metode utama: Pertama, wawancara. Metode ini dilakukan melalui interaksi
langsung antara peneliti dan partisipan. Tujuannya adalah untuk menggali
pemahaman yang mendalam mengenai pengalaman hidup, sudut pandang, dan
persepsi individu terhadap fenomena yang dikaji. Pelaksanaan wawancara dapat
bersifat terstruktur, semi-terstruktur, atau tidak terstruktur, sesuai dengan tingkat
fleksibilitas dan pedoman yang telah disiapkan sebelumnya. Kedua, observasi. Teknik
ini dilakukan dengan mengamati secara langsung partisipan serta konteks lingkungan
tempat fenomena penelitian terjadi. Observasi dapat dilaksanakan dalam situasi
alamiah maupun dalam setting yang sengaja dirancang untuk kepentingan studi.
Melalui observasi, peneliti berkesempatan untuk menyaksikan dan merekam interaksi
sosial, perilaku, serta beragam faktor kontekstual yang terkait dengan fokus
penelitian. Ketiga, studi dokumentasi. Metode ini mengumpulkan data dari berbagai
dokumen, arsip, dan bahan tertulis lainnya yang relevan dengan topik penelitian.
Dokumen yang dianalisis dapat berupa catatan pribadi, laporan resmi, korespondensi,
publikasi, atau dokumen administratif. Studi dokumentasi memberikan kontribusi
penting dengan mengungkap konteks historis, kerangka kebijakan, rangkaian
peristiwa, serta dinamika perkembangan yang melatarbelakangi fenomena yang
diteliti (Jailani, 2023).

I1I. HASIL DAN PEMBAHASAN

3.1 Asal-Usul dan Perkembangan Awal Tarekat Naqsabandiyah Khalidiyah di
Nusantara

Sebelum membahas lebih dalam, penting untuk memahami terlebih dahulu apa
yang dimaksud dengan Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah. Tarekat ini merupakan
cabang paling mutakhir dalam silsilah Tarekat Nagsyabandiyah (Sudarmaji, 2018). Di
Indonesia, ajaran tarekat ini diperkenalkan dan dikembangkan oleh Syekh Ismail al-
Khalidi al-Minangkabawi, yang berperan sebagai figur utama penyebarannya. Dari titik
awal ini, pengaruh tarekat tersebut meluas ke berbagai daerah, mencakup Riau, Jambi,
Bengkulu, Kerajaan Langkat Deli Serdang, hingga mencapai Johor di Malaysia. Ekspansi
penyebarannya terus berlanjut ke wilayah seperti Pontianak di Kalimantan Barat,
Madura, Jawa Timur, serta beberapa kawasan di Indonesia bagian Timur (Hadi, 2021).

Syekh Ismail al-Khalidi al-Minangkabawi adalah seorang ulama sufi terkemuka
yang berasal dari wilayah Minang. Gelar al-Khalidi an-Nagsyabandi yang disandangnya
merujuk  pada jalur spiritual Nagsyabandiyah Khalidiyah, sementara al-
Minangkabawi menisbatkan pada tempat kelahirannya di Minangkabau. Beliau
dilahirkan di Simabur, Batusangkar, dan dikenal sebagai salah satu ulama besar Asia
Tenggara. Sanad atau mata rantai keilmuan Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah
diperolehnya dari Sayyid Abdullah Afandi, yang tidak lain adalah murid sekaligus
penerus langsung dari Maulana Khalid. Melalui peran ini, Syekh Ismail al-Khalidi
menjadi simpul penghubung utama dalam jaringan transmisi keilmuan dan spiritual
para ulama pada abad ke-19 (Kindi, 2025).

Seperti para ulama klasik pada umumnya yang gemar menulis, Syekh Ismail al-
Minangkabawi juga menghasilkan sejumlah karya tulis. Di tengah kesibukannya
berdakwah, mendidik masyarakat, serta membimbing para murid dalam tarekat
Nagsyabandiyah, beliau masih menyempatkan diri untuk menulis beberapa kitab dalam
berbagai bidang keilmuan. Upaya ini dilakukannya sebagai bentuk pelestarian khazanah

15



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 11-21

keislaman agar tetap terjaga dan tidak tergerus zaman. Salah satu karyanya yang paling
dikenal adalah Nazham Tawassul li-Ahlit-Tharigah an-Nagsyabandiyah al-Khalidiyah.
Kitab ini berisi rangkaian syair yang menerangkan tata cara bertawasul bagi para
pengikut Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah (Kindi, 2025).

3.2 Biografi Mursyid dan Sejarah Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah di Desa
Simoketawang Sidoarjo

Awal berdirinya Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah di Desa Simoketawang,
Kecamatan Wonoayu, Kabupaten Sidoarjo, berawal dari sebuah majelis ilmu yang
dipimpin oleh KH. Saiful Huda, ayah dari KH. Muhammad Nizam As-Shofa.
Sepulangnya dari menuntut ilmu di Mesir pada tahun 2000, KH. Muhammad Nizam As-
Shofa kemudian dipercaya untuk melanjutkan pengelolaan majelis tersebut. Awalnya,
kegiatan ini hanya diikuti oleh kalangan keluarga dekat, namun secara bertahap
semakin menarik minat dan diikuti oleh masyarakat umum. Di samping mengasuh
majelis, KH. Muhammad Nizam As-Shofa juga pernah mengajar di Pesantren KH.
Muhammad Abdul Hayyi, di mana KH. Ahmad Saiful Huda saat itu bertindak sebagai
khalifah. Pada periode awal, lokasi majelis sering berpindah-pindah. Hingga kemudian,
salah seorang jamaah menghibahkan sebidang tanah bekas kandang ayam di daerah
Tanggul, Wonoayu, Sidoarjo, untuk dijadikan lokasi permanen kegiatan pengajian.
Berawal dari tempat inilah, majelis tersebut berkembang dengan pesat, menjangkau
berbagai kecamatan di Sidoarjo dengan jumlah jamaah yang mencapai kurang lebih 500
orang (Nawal, 2025).

KH. Muhammad Nizam As-Shofa, yang akrab disapa Buya As-Shafa, merupakan
Mursyid atau pemimpin spiritual Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah yang berpusat di
Desa Simoketawang, Sidoarjo. Kesuksesan yang beliau raih bukanlah sesuatu yang
datang dengan mudah, melainkan buah dari perjalanan panjang yang sarat dengan
perjuangan dan cobaan. Dengan tekun menjalankan serangkaian amalan
spiritualseperti kesabaran, rasa syukur, ketekunan beribadah ( ‘abid), sikap menerima
apa adanya (gana ‘ah), dan kezuhudan beliau secara bertahap menapaki jenjang spiritual
yang telah ditakdirkan oleh Allah. Bermula dari majelis yang sederhana dan penuh ujian,
Buya As-Shafa terus berproses hingga akhirnya Allah memberikan karunia berupa
tempat yang lebih luas dan jamaah yang mencapai puluhan ribu orang, baik yang telah
berbaiat maupun yang belum (Maishara, 2020).

KH. Mohammad Nizam As-Shofa dilahirkan di Sidoarjo pada tanggal 23 Oktober
1973. Beliau merupakan anak ketiga dari delapan bersaudara, hasil pernikahan KH.
Ahmad Saiful Huda dengan Nyai Hj. Siti Maryam. Di garis keturunannya, Buya As-Shafa
sapaan akrabnya adalah cucu dari KH. Sahlan Thalib, seorang mursyid tarekat asal
Krian, Sidoarjo. Saat ini, beliau berdomisili di Dusun Jarakan, RT 03 RW o1, Desa
Simoketawang, Kecamatan Wonoayu, Kabupaten Sidoarjo. Selain dikenal sebagai
mursyid tarekat, Buya As-Shafa juga aktif mengasuh Pondok Pesantren Ahlus Shafa wal
Wafa di Sidoarjo.

Setelah menyelesaikan pendidikan di Mesir, KH. Mohammad Nizam As-Shofa
mulai mengabdikan ilmunya dengan membina masyarakat dalam urusan keagamaan
serta memberikan tuntunan menyangkut berbagai persoalan rumah tangga dari
rumahnya. Dalam perjalanannya, beliau kemudian ditetapkan sebagai mursyid
(pembimbing spiritual) Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah dan secara rutin menggelar
majelis tasawuf yang kian menarik banyak pengikut tarekat ini.

JTFSA: E-ISSN: 3089-638X 16



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 11-21

Pada tahun 2004, beliau menciptakan sebuah karya sastra berjudul Syi’ir Tanpo
Waton yang ditulis dalam bahasa Jawa. Syiir ini kemudian meluas popularitasnya dan
kerap diperdengarkan di berbagai masjid. Tidak sedikit orang yang mengira bahwa suara
dalam rekaman syiir tersebut berasal dari almarhum Gus Dur (KH. Abdurrahman
Wahid), padahal sebenarnya suara itu adalah milik KH. Mohammad Nizam As-Shofa
sendiri (Laduni. id, 2024).

3.3 Makna Kebahagiaan dalam Persefektif Jamaah Tarekat Nagsabandiyah
Khalidiyah Desa Simoketawang Sidoarjo

Berdasarkan hasil wawancara mendalam dengan jamaah Tarekat Nagsabandiyah
Khalidiyah di Desa Simoketawang, makna kebahagiaan sejati (sa’adah) muncul sebagai
sebuah konsep yang transendental, melampaui parameter duniawi.

Pertama, menurut Hadi Mustofa (2025), kebahagiaan bukan terletak pada
kepemilikan materi, melainkan pada pencapaian ketenangan batin (tuma'ninat al-qalb)
dan kedekatan (qurb) dengan Allah. Ia mengakui adanya pergeseran paradigma dalam
hidupnya, dari yang sebelumnya berorientasi material menuju keseimbangan antara
kebutuhan duniawi dan tuntutan spiritual setelah mengamalkan ajaran tarekat.

Keda, pandangan serupa diungkapkan oleh Suseno (2025) yang menekankan
kebahagiaan sejati terletak pada ketenteraman batin dan keikhlasan (ikhlas) dalam
menerima ketentuan Ilahi (gada’). Baginya, kebahagiaan muncul dari kemampuan
untuk melepaskan ketergantungan (tajarrud) pada segala sesuatu selain Allah (ma siwa
Allah) dan berserah diri (taslim) secara total. Inti kebahagiaan adalah hati yang lapang,
tenang, dan merdeka dari belenggu duniawi.

Ketiga, perspektif yang lebih operasional disampaikan oleh Janji (2025). Baginya,
kebahagiaan hakiki adalah hasil dari pengendalian hawa nafsu (kaff al-hawa),
pengabaian kepentingan diri (dhayy al-ananiyyah), dan keteladanan mutlak kepada
guru spiritual (mursyid) yang dipandang sebagai pewaris Nabi (warith al-anbiya’).
Kebahagiaan dicapai dengan mengutamakan urusan Allah (haqq Allah) dan
mendahulukan orientasi akhirat atas kepentingan dunia yang fana.

Keempat, Ghozy Faishal (2025) secara spesifik menghubungkan kebahagiaan
dengan praktik spiritual intensif. la menyatakan kebahagiaan sejati bersumber dari
ketenangan jiwa (sakinat al-nafs) dan kedamaian hati yang lahir dari kedekatan dengan
Allah. Pencapaiannya memerlukan perjuangan spiritual (mujahadah) melawan nafsu,
yang disertai dengan kesadaran kontinu akan pengawasan Allah (muraqabah).
Menurutnya,  ritual-ritual  inti  seperti dzikir, salawat, tafakkur (kontemplasi),
dan muhasabah (introspeksi) di bawah bimbingan mursyid merupakan kunci meraih
kebahagiaan yang hakiki dan langgeng.

Kelima, Abdul Wahab (2025) menyoroti dimensi epistemik dalam kebahagiaan.
Baginya, puncak kebahagiaan adalah saat memperoleh pemahaman (fahm) atas ilmu
(‘ilm) yang sebelumnya tersembunyi. Anugerah pemahaman baru ini dipandang sebagai
karunia Ilahi yang besar, yang kemudian melahirkan rasa syukur (shukr), ketenangan
batin, dan motivasi untuk terus mendalami makna hidup secara lebih substansial.

Berdasarkan seluruh perspektif jamaah Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah,
dapat disimpulkan bahwa kebahagiaan sejati (sa ‘adah) dalam kerangka spiritual ini
bersifat transendental dan batiniah, yang dicirikan oleh perolehan ketenangan hati
(tuma’ninat al-qalb) melalui kedekatan dengan Allah, pelepasan ketergantungan
duniawi (tajarrud), serta disiplin praktik spiritual seperti mujahadah dan muraqabah di

17



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 11-21

bawah bimbingan mursyid. Kebahagiaan bukanlah suatu kondisi pasif, melainkan suatu
proses dinamis penyempurnaan diri yang mengintegrasikan keikhlasan, penyerahan diri
(taslim), dan pencerahan ilmu ( ilm) sebagai manifestasi syukur dan kedamaian yang
langgeng, jauh melampaui parameter materi dan kesenangan duniawi.

3.4 Analisis Makna Kebahagiaan Spiritual: Konvergensi Pengalaman Jamaah
Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah dan Konsep Sa ‘adah (Kebahagiaan) Al-
Ghazali

Berdasarkan temuan penelitian, makna kebahagiaan sejati (sa ‘adah) dalam
komunitas Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah di Desa Simoketawang menunjukkan
karakteristik yang transendental dan spiritual. Konstruksi makna tersebut memiliki
konvergensi yang signifikan dengan kerangka konseptual Imam Al-Ghazali tentang
kebahagiaan sejati. Berikut adalah analisis integratif antara temuan empiris dan teori.

Pertama, sebagian narasumber menekankan bahwa hakikat kebahagiaan terletak
pada pelepasan ketergantungan dari segala hal selain Allah (tgjarrud) dan kemampuan
menyeimbangkan tuntutan lahir dan batin. Pandangan ini sejalan dengan penolakan Al-
Ghazali terhadap kebahagiaan materialistis-hedonistik. Al-Ghazali membedakan dua
tingkat kebahagiaan: al-surur al-‘am (kebahagiaan umum yang bersifat duniawi) dan al-
sa‘adah al-haqigiyyah (kebahagiaan sejati) yang bersumber dari kedekatan spiritual
dengan Allah. Kebahagiaan sejati dihasilkan ketika hati dipenuhi “manisnya iman” dan
keridhaan terhadap ketentuan-Nya (Al-Ghazali, 2001).

Kedua, perspektif lain dalam penelitian ini mengaitkan kebahagiaan dengan
kemampuan mengendalikan hawa nafsu dan mengutamakan urusan Allah di atas
kepentingan duniawi. Konsep ini selaras dengan ajaran Al-Ghazali tentang mujahadah
al-nafs (perjuangan melawan nafsu). Menurutnya, kebahagiaan yang bersumber dari
pemenuhan nafsu  bersifat fana, sedangkan kebahagiaan yang lahir
dari ma'rifatullah (pengenalan kepada Allah) bersifat abadi dan mencapai puncaknya
dalam liga’ Allah (perjumpaan dengan Allah). Dengan demikian, disiplin spiritual untuk
menundukkan nafsu merupakan jalan esensial menuju sa ‘adah (Uswatunnissa et al.,
2023).

Ketiga, ditemukan penekanan pada praktik spiritual terstruktur
seperti mujahadah, muraqabah, dzikir, tafakkur, dan bimbingan mursyid sebagai sarana
mencapai kebahagiaan abadi. Praktik ini merefleksikan konsep tazkiyat al-
nafs (penyucian jiwa) yang dikemukakan Al-Ghazali. Proses penyucian jiwa
melibatkan mujahadah (perjuangan melawan nafsu) dan riyadah (latihan spiritual)
yang berkelanjutan melalui ibadah, muhasabah (introspeksi), dan kontemplasi
(tafakkur). Melalui disiplin ini, jiwa mencapai ketenangan (sakinah) dan kedekatan
dengan Allah, yang menjadi inti kebahagiaan sejati (Al-Ghazali, 2001; Khatfah, 2024).

Keempat, dimensi epistemik juga muncul dalam temuan, di mana kebahagiaan
dikaitkan dengan perolehan pemahaman (fahm) terhadap ilmu (‘ilm) yang sebelumnya
tersembunyi. Pandangan ini selaras dengan penekanan Al-Ghazali pada nikmat al-
‘aql (kenikmatan akal) yang disempurnakan melalui ilmu. Bagi Al-Ghazali, akal yang
tercerahkan oleh ilmu akan menghasilkan ketenangan jiwa dan cahaya (nur) dalam hati,
yang menjadi sumber kebahagiaan spiritual yang mendalam (Bushiri, 2024).

Simpulan analisis ini menunjukkan bahwa konstruksi makna kebahagiaan
spiritual dalam komunitas tarekat memiliki kesesuaian substantif dengan
konsep sa ‘adah Al-Ghazali. Titik temu utama meliputi: (1) penolakan kebahagiaan

JTFSA: E-ISSN: 3089-638X 18



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 11-21

materialistis, (2) penekanan pada pengendalian nafsu, (3) praktik penyucian jiwa
melalui disiplin spiritual, dan (4) penghargaan terhadap ilmu sebagai sarana pencerahan
batin. Temuan ini tidak hanya memvalidasi relevansi konsep klasik Al-Ghazali dalam
konteks kekinian, tetapi juga memperkaya diskusi akademis tentang manifestasi
kebahagiaan spiritual dalam komunitas Islam tradisional.

IV. SIMPULAN

Berdasarkan seluruh analisis yang telah dilakukan, penelitian ini
menyimpulkan beberapa hal mendasar. Pertama, makna kebahagiaan sejati (sa ‘adah)
bagi jamaah Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah Desa Simoketawang bersifat
transendental dan batiniah, yang dicirikan oleh pencapaian ketenangan hati
(tuma'ninat al-qalb) melalui kedekatan dengan Allah, pelepasan ketergantungan
duniawi (tajarrud), serta disiplin praktik spiritual seperti mujahadah dan muragabah di
bawah bimbingan mursyid. Kebahagiaan dalam perspektif ini bukan kondisi pasif,
melainkan proses dinamis penyempurnaan diri yang mengintegrasikan keikhlasan,
penyerahan diri (taslim), dan pencerahan ilmu ( ilm) sebagai manifestasi Syukur.

Kedua, konstruksi makna kebahagiaan spiritual dalam komunitas tarekat
tersebut menunjukkan konvergensi substantif dengan konsep sa‘adah Imam Al-
Ghazali. Titik temu utama terletak pada: (1) penolakan kebahagiaan materialistis-
hedonistik dan pembedaan antara kebahagiaan duniawi (al-surur al-‘am) dengan
kebahagiaan sejati (al-sa’adah al-haqigiyyah); (2) penekanan pada pengendalian hawa
nafsu (mujahadah al-nafs) sebagai jalan esensial menuju kebahagiaan abadi; (3) praktik
penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs) melalui disiplin spiritual terstruktur; dan (4)
penghargaan terhadap ilmu sebagai sarana pencerahan batin dan sumber ketenangan
jiwa.

Ketiga, temuan ini tidak hanya memvalidasi relevansi konsep tasawuf klasik Al-
Ghazali dalam konteks kekinian, tetapi juga memperkaya diskusi akademis dengan
menunjukkan bagaimana konstruksi filosofis tentang kebahagiaan spiritual
termanifestasi secara empiris dalam praktik komunitas Islam tradisional. Penelitian
ini sekaligus mengkonfirmasi bahwa Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah berfungsi
sebagai wahana transformasi spiritual yang efektif dalam mengarahkan individu
mencapai kebahagiaan hakiki yang bersifat transendental.

Implikasi dari penelitian ini adalah perlunya pengembangan pendekatan
pendidikan spiritual yang mengintegrasikan dimensi batiniah dalam merespons
kecenderungan materialistik masyarakat modern, serta pentingnya pengkajian lebih
mendalam tentang manifestasi konsep-konsep tasawuf klasik dalam berbagai
komunitas spiritual kontemporer.

V. UCAPAN TERIMAKASIH
Penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh pihak yang telah
memberikan dukungan dan kontribusi dalam pelaksanaan penelitian ini, khususnya

19



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 11-21

kepada jama’ah Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah yang telah bersedia menjadi
informan dan memberikan data yang berharga bagi keberlangsungan penelitian ini.

DAFTAR PUSTAKA
Abi Khatfah, M. (2024). Kebahagian Dalam Pandangan Imam Al-Ghazali Dan Thomas
Aquinas: Perbandingan Spiritual Dan Filosofis. Jurnal Kajian Islam Dan Sosial

Keagamaan, 2(2), 192.

Afif Al Kindi. (2025). Syekh Ismail Al-Khalidi Al-Minangkabawi. Sidogirimedia.Com. Di
akses dari: https:/ /sidogirimedia.com/syekh-ismail-al-khalidi-al-
minangkabawi/

Al-Ghazali. (2001). Kimiya' al-Sa’adah, terj, Dedi Slamet Riyadi dan Fauzi Bahreisy.
Penerbit Zaman.

Al Hakim, L. (2018). Resep Keselamatan Dan Kebahagiaan-3. Mawahib.

Biografi KH. Mohammad Nizam As-Shofa, Mursyid Tarekat Nagsabandiyah Kholidiyah,
Sidoarjo. (2024). Laduni.Id. Di akses dari:
https:/ /www .laduni.id/post/read /525619 /biografi-kh-mohammad-nizam-as-
shofa-mursyid-tarekat-nagsabandiyah-kholidiyah-sidoarjo

Dhea Syalwa Maishara. (2020). Sejarah perkembangan Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah
di yayasan pesantren Ahlus Shafa Wal-Wafa Simoketawang Wonoayu Sidoarjo Tahun
2002-2019. Univesitas Islam Negeri Sunan Ampel.

Fannaniya, F., Fahmi, 1., & Supenawinata, A. (2017). Makna Kematian Pada Jamaah
Tarekat Nagsabandiyah Khalidiyah Ciamis Jawa Barat. Jurnal Psikologi Islam, 4(2),
151-170.

Hadi, S. (2021). Naskah al-Manhal al-"Adhb li-Dhikr al-Qalb: Kajian atas Dinamika
Perkembangan Ajaran Tarekat Nagshabandiyah al-Khalidiyah di Minangkabau. Penerbit
A-Empat.

Jailani, M. S. (2023). Teknik pengumpulan data dan instrumen penelitian ilmiah
pendidikan pada pendekatan kualitatif dan kuantitatif. IHSAN: Jurnal Pendidikan
Islam, 1(2), 1-9.

Jamaluddin, J., Rehayati, R., & Nurrahmi, N. (n.d.). Makna Kebahagiaan Menurut
Jemaah Tarekat Naqgsyabandiyah Desa Kuntu: Analisis Konsep Bahagia Dalam
Pemikiran Tasawuf Buya Hamka. Journal of Humanities Issues, 3(1).

Muthhar, M. A. (2018). The Ideal State. IRCiSoD.

Nawal, A. F. (2025). Samudra Cinta Ilahi: Kisah Spiritual dan Tafsir Sufistik Buya Nizam
As-Shofa. Detak Pustaka.

Saadah, M., Prasetiyo, Y. C., & Rahmayati, G. T. (2022). Strategi dalam menjaga
keabsahan data pada penelitian kualitatif. Al-’Adad: Jurnal Tadris Matematika, 1(2),
54-64.

Sofia, N., & Sari, E. P. (2018). Indikator kebahagiaan (Al-sa’adah) dalam perspektif
alquran dan hadis. Psikologika: Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Psikologi, 23(2), 91-
108.

Sudarmaji, A. K. (2018). Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah Dan Eksistensinya Di
Plosokuning Tahun 1954-1995. Ilmu Sejarah-S1, 3(2).

Syahputra, H., Jahri, M. K., Nasution, S. N., & Akhiri, D. A. N. (2025). FILSAFAT
ISLAM. Merdeka Kreasi Group.

Ustadz Bushiri. (2024). Konsep Kebahagiaan Menurut Imam Al-Ghazali dalam Kitab
Mizanul Amal. NU Online. Di akses dari: https://islam.nu.or.id/tasawuf-

JTFSA: E-ISSN: 3089-638X 20



Acintya: Jurnal Teologi, Filsafat dan Studi Agama Vol. 2, No. 1 Tahun 2026, pp. 11-21

akhlak/konsep-kebahagiaan-menurut-imam-al-ghazali-dalam-kitab-mizanul-
amal-SguuS

Uswatunnissa, N., Hidayah, N., & Rahmawati, A. (2023). Konsep Kebahagiaan dalam
Perspektif Sufisme Klasik dan Modern. Risdlah Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam,
9(2), 831-839.

Wawancara dengan Abdul Wahab pada tanggal 2 Agustus (2025) di Desa
Simoketawang Sidoarjo.

Wawancara dengan Ghozy Faishal pada tanggal 15 Juli 2025 (2025) di Desa
Simoketawang Sidoarjo.

Wawancara dengan Hadi Mustofa pada tanggal 8 Agustus (2025) di Desa
Simoketawang Sidoarjo.

Wawancara dengan Janji pada tanggal 14 Agustus (2025) di Desa Simoketawang
Sidoarjo.

Wawancara dengan Suseno pada tanggal 30 Juli (2025) di Desa Simoketawang
Sidoarjo.

21



