
	
ACINTYA:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	 	
Volume	2,	Number	1,	2026	pp.	11-21	 E-ISSN:	3089-638X	
Open	Access:	https://e-journal.samsarainstitute.com/jtfsa/index	
	

*Corresponding	author	
E-mail	addresses:	221310027.arya@uinbanten.ac.id	(Arya	Cipta	Wandana)	 11 

MAKNA KEBAHAGIAAN DALAM PERSPEKTIF JAMA’AH 
TAREKAT NAQSABANDIYAH KHALIDIYAH DI PONDOK 

PESANTREN AHLUS SHOFA WAL WAFA DESA 
SIMOKETAWANG SIDOARJO 

Oleh: 
Arya Cipta Wandana1, Habibi2 

12Fakultas Ushuluddin dan Adab, UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten 
Email: 221310027.arya@uinbanten.ac.id 

 
	
A B S T R ACT 
This study examines the meaning of spiritual happiness from the 
perspective of the Naqshbandiyah Khalidiyah Tariqa congregation in 
Simoketawang Village, Sidoarjo, through a comparative analysis of 
Imam Al-Ghazali's concept of saʿādah. A qualitative research method 
with a phenomenological approach was employed through in-depth 
interviews with five congregation members who have followed the tariqa 
for more than five years and have undergone suluk (spiritual retreat). 
The findings indicate that true happiness (saʿādah) within the tariqa 
community is understood as a transcendental state that transcends 
worldly parameters, characterized by: (1) inner peace (ṭumaʾnīnat al-
qalb) through closeness to Allah, (2) detachment from worldly 
dependencies (tajarrud), (3) spiritual discipline 
(mujāhadah and murāqabah) under the guidance of a mursyid (spiritual 
guide), and (4) enlightenment through knowledge (ʿilm) as a divine gift. 
Comparative analysis reveals substantial convergence with Al-Ghazali's 
concept, particularly in the rejection of materialistic happiness, emphasis 
on controlling desires, the practice of tazkiyat al-nafs (self-purification), 
and the appreciation of knowledge as a source of inner peace. These 
findings reinforce the relevance of classical Sufi concepts in 
contemporary spiritual contexts while providing an empirical 
perspective on the construction of the meaning of happiness in traditional 
Islamic communities. 
  
A B S T R A K 
Penelitian ini mengkaji makna kebahagiaan spiritual dalam 
perspektif jamaah Tarekat Naqsabandiyah Khalidiyah di Desa 
Simoketawang, Sidoarjo, dengan analisis komparatif terhadap 
konsep saʿādah Imam Al-Ghazali. Metode penelitian kualitatif 
dengan pendekatan fenomenologis diterapkan melalui 
wawancara mendalam terhadap lima jamaah yang telah 
mengikuti tarekat lebih dari lima tahun dan memiliki 
pengalaman suluk. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
kebahagiaan sejati (saʿādah) dalam komunitas tarekat dipahami 
sebagai kondisi transendental yang melampaui parameter 
duniawi, dengan ciri utama: (1) ketenangan batin (ṭumaʾnīnat al-
qalb) melalui kedekatan dengan Allah, (2) pelepasan 
ketergantungan duniawi (tajarrud), (3) disiplin spiritual 

A	R	T	I	C	L	E			I	N	F	O	
 

Article History: 
Naskah Masuk : 10 November 2025 
Naskah Direvisi : 5 Desember 2025 
Naskah Disetujui : 15 Desember 2025 
Tersedia Online  : 31 Januari 2026 
	
	

Keywords:	
Happiness,	 Sufi	 Order,	 Al-Ghazali,	
Sufism	
	
Kata	Kunci:	
kebahagiaan,	 Tarekat,	 Al-Ghazali,	
tasawuf	
	
	

 
This	is	an	open	access	article	under	the	CC	BY.	SA	
Copyright	 ©	 2026	 by	 Author.	 Published	 by	
Samsara	Publishing	House 

mailto:221310027.arya@uinbanten.ac.id
mailto:221310027.arya@uinbanten.ac.id


Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	11-21  

JTFSA:	E-ISSN:	3089-638X	 12 

(mujāhadah dan murāqabah) di bawah bimbingan mursyid, dan (4) 
pencerahan ilmu (ʿilm) sebagai anugerah Ilahi. Analisis 
komparatif mengungkap konvergensi substantif dengan konsep 
Al-Ghazali, khususnya dalam penolakan kebahagiaan 
materialistis, penekanan pada pengendalian nafsu, 
praktik tazkiyat al-nafs, dan penghargaan terhadap ilmu sebagai 
sumber ketenangan jiwa. Temuan ini memperkuat relevansi 
konsep tasawuf klasik dalam konteks spiritual kontemporer 
sekaligus memberikan perspektif empiris tentang konstruksi 
makna kebahagiaan dalam komunitas Islam tradisional. 
	

 
I. PENDAHULUAN 

Di	 tengah	 arus	modernitas	 yang	didorong	oleh	perkembangan	 teknologi	 yang	
pesat,	 muncul	 berbagai	 konsekuensi	 negatif	 yang	 kian	 terasa.	 Salah	 satunya	 adalah	
menguatnya	pola	pikir	materialistik,	di	mana	banyak	orang	cenderung	menilai	segala	
sesuatu	 berdasarkan	 parameter	materi.	 Imbasnya,	 dalam	 upaya	meraih	 cita-cita	 dan	
tujuan	 hidup,	 aspek	 moral	 dan	 prinsip	 yang	 seharusnya	 dijunjung	 tinggi	 kerap	
diabaikan.	Fenomena	semacam	ini	layak	menjadi	perhatian	yang	serius.	Tidak	sedikit	
orang	 yang	 menempatkan	 kehidupan	 dunia	 sebagai	 orientasi	 utama,	 tanpa	 disertai	
keyakinan	yang	kuat	terhadap	keberadaan	kehidupan	akhirat	yang	abadi.	Sekalipun	ada	
yang	mempercayainya,	keyakinan	tersebut	sering	kali	rapuh	dan	tidak	berakar	dalam	
(Al	Hakim,	2018).	

Dalam	khazanah	pemikiran	Islam,	terdapat	konsep	al-sa‘ādah	yang	dikaji	secara	
mendalam	 dalam	 ilmu	 Tasawuf.	 Secara	 leksikal,	 al-sa‘ādah	 bermakna	 kebahagiaan,	
dengan	 antonim	al-shaqāwah	 yang	berarti	 penderitaan	 atau	 kesengsaraan.	 Istilah	 ini	
merepresentasikan	segala	bentuk	kebaikan	dan	keberuntungan,	sebagaimana	tercermin	
dalam	ungkapan	Arab	sa‘adahullāhu	wa	as‘adah,	 yang	dapat	diartikan	 “semoga	Allah	
memberinya	kebaikan	dan	menjadikannya	dalam	keadaan	baik.”	Konsep	kebahagiaan	
ini	kerap	menjadi	perbincangan	baik	di	kalangan	filsuf	maupun	sufi,	sebagai	gambaran	
kondisi	 ideal	 yang	 menjadi	 tujuan	 akhir	 manusia	 dalam	 perjalanannya	 menuju	
penyempurnaan	eksistensi.	(Muthhar,	2018).	

Konsep	kebahagiaan	telah	lama	didiskusikan	oleh	para	intelektual	Muslim	dari	
berbagai	 periode.	 Ibnu	 Miskawaih,	 misalnya,	 membedakannya	 menjadi	 dua	 jenis:	
kebahagiaan	 jasmani	 yang	bersifat	 sementara	dan	dangkal,	 serta	 kebahagiaan	 rohani	
yang	 bersumber	 dari	 kedalaman	 batin.	 Ia	 berpendapat	 bahwa	 kebahagiaan	material	
justru	 kerap	 membawa	 penyesalan	 dan	 penderitaan,	 serta	 menghalangi	 proses	
pensucian	jiwa	untuk	mendekatkan	diri	kepada	Allah.	Sebaliknya,	kebahagiaan	spiritual	
dipandang	 sebagai	 bentuk	 kebahagiaan	 yang	 hakiki	 dan	 sempurna,	 yang	 mampu	
mengangkat	manusia	menuju	maqam	spiritual	luhur	(Sofia	&	Sari,	2018).	

Sementara	Ibnu	Miskawaih	menekankan	pencapaian	kebahagiaan	sejati	melalui	
harmonisasi	jiwa	dan	raga,	Al-Ghazali	justru	menempatkan	hakikat	kebahagiaan	secara	
eksklusif	 pada	 ranah	 spiritual	 atau	 jiwa.	Baginya,	 kebahagiaan	hanya	dapat	 terwujud	
melalui	pemahaman	mendalam	atas	empat	entitas	fundamental:	diri,	Allah,	dunia,	dan	
akhirat.	Seseorang	dianggap	mencapai	kebahagiaan	paripurna	ketika	berhasil	mengenal	
keempatnya	secara	esensial.	Al-Ghazali	menegaskan	bahwa	klimaks	kebahagiaan	jiwa	
terletak	 pada	 perolehan	ma‘rifatullah	 yaitu	 pengenalan	 dan	 kesadaran	 hakiki	 akan	



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	11-21  

	 13 

keberadaan	 Allah.	 Pada	 keadaan	 ini,	 manusia	 akan	 mengalami	 ketenangan	 dan	
kedamaian	 batin	 yang	 absolut,	 karena	 kedekatannya	 dengan	 Sang	 Pencipta	
membebaskannya	dari	segala	rasa	kekurangan	dan	belenggu	duniawi		(Syahputra	et	al.,	
2025).	

Kebahagiaan	(al-sa'ādah)	bukanlah	anugerah	yang	hadir	secara	instan	atau	dapat	
diterima	 begitu	 saja	 (taken	 for	 granted).	 Meraihnya	 memerlukan	 upaya	 sungguh-
sungguh	 dan	 pemahaman	mendalam,	 sebagaimana	 diuraikan	 oleh	 berbagai	 pemikir.	
Dalam	 magnum	 opus-nya,	Kīmiyā	 al-Sa‘ādah,	 Al-Ghazali	 menekankan	 bahwa	 jalan	
menuju	kebahagiaan	sejati	ditempuh	melalui	perenungan	dan	pengenalan	mendalam	
terhadap	 empat	 hakikat:	 diri,	 Tuhan,	 dunia,	 dan	 akhirat.	 Meski	 demikian,	 terdapat	
beragam	pendekatan	 lain	 yang	menawarkan	 perspektif	 berbeda	 tentang	 cara	meraih	
kebahagiaan	 (Syahputra	 et	 al.,	 2025).	Dalam	konteks	 kekinian,	 tasawuf	 yang	 dijalani	
melalui	tarekat	dipandang	sebagai	sebuah	disiplin	spiritual	yang	dapat	menghadirkan	
kebahagiaan,	sehingga	semakin	banyak	diminati	(Jamaluddin	et	al.,	2025).	

Tarekat	 Naqsyabandiyah	 Khalidiyah	 merupakan	 salah	 satu	 ordo	 sufi	 besar	
dengan	 basis	 pengikut	 yang	 luas	 di	 Indonesia,	 termasuk	 di	 Desa	 Simoketawang,	
Kabupaten	 Sidoarjo.	Di	 lokus	 ini,	 tarekat	 tersebut	mengusung	 visi	 revitalisasi	 ajaran	
Islam	 menuju	 kemurniannya	 sebagaimana	 pada	 periode	 awal	 sejarahnya.	 Misi	
operasionalnya	 terstruktur	 dalam	 tiga	 pilar	 utama:	 (1)	 pembentukan	 individu	
berkarakter	 rabbani	 dengan	 meneladani	 akhlak	 Nabi	 Muhammad	 SAW;	 (2)	
pengembangan	 kepribadian	 Ahlus	 Shafa	 wal	Wafa,	 yaitu	 pribadi	 yang	 integritasnya	
tercermin	 dalam	 ketulusan	 hati	 dan	 konsistensi	 menepati	 janji;	 serta	 (3)	 penguatan	
keseimbangan	 tridimensi	 manusia	 spiritual,	 intelektual,	 dan	 moral.	 Guna	 mencetak	
generasi	Ulul	Albab	yang	berkomitmen	tinggi	terhadap	kemaslahatan	umat	(Maishara,	
2020).	

Tarekat	Naqsyabandiyah	Khalidiyah	merupakan	salah	satu	tarekat	besar	dalam	
khazanah	tasawuf	yang	telah	banyak	menjadi	objek	kajian	dari	berbagai	sudut	pandang	
sosial	 dan	 keagamaan.	 Penelitian-penelitian	 sebelumnya	 telah	 mengkaji	 berbagai	
dimensi	 tarekat	 ini,	 seperti	 yang	 dilakukan	 oleh	 Jamaluddin,	 Rina	 Rehayati,	 dan	
Nurrahmi	 (2025)	 yang	 meneliti	 "Makna	 Kebahagiaan	 Menurut	 Jemaah	 Tarekat	
Naqsyabandiyah	Desa	Kuntu"	dengan	analisis	pemikiran	Buya	Hamka.	Studi	 tersebut	
menyimpulkan	 bahwa	 kebahagiaan	 dalam	 pandangan	 jemaah	 dibentuk	 melalui	
pengamalan	agama,	dengan	praktik	dzikir	sebagai	inti	dari	pembentukan	kebahagiaan	
spiritual..	

Selanjutnya,	penelitian	Farisa	Fannaniya,	Irfan	Fahmi,	dan	Anwar	Supenawinata	
(2017)	yang	berjudul	“Makna	Kematian	pada	Jamaah	Tarekat	Naqsabandiyah	Khalidiyah	
Ciamis	Jawa	Barat”	mengkaji	persepsi	unik	jamaah	tarekat	terhadap	kematian.	Berbeda	
dengan	 kecenderungan	 umum	 yang	 menghindari	 pembahasan	 kematian,	 jamaah	
tarekat	 ini	 justru	memaknai	kematian	 sebagai	 jalan	untuk	memenuhi	kerinduan	dan	
cinta	 kepada	 Allah.	 Penelitian	 kualitatif	 dengan	 pendekatan	 fenomenologi	 ini	
mengungkap	 bahwa	 kematian	 dipahami	 dalam	 kerangka	afterlife,	 warisan	 spiritual	
(legacy),	 motivasi	 hidup,	 serta	 keseimbangan	 antara	khauf	(takut)	 dan	raja’	(harap)	
kepada	 Allah.	 Faktor	 religiusitas,	 usia,	 dan	 pengalaman	 personal	 menjadi	 penentu	
utama	dalam	konstruksi	makna	kematian	tersebut.	

Kedua	penelitian	terdahulu	tersebut	yang	masing-masing	berfokus	pada	Makna	
kebahagiaan	 dan	makna	 kematian	menegaskan	 kontribusi	multidimensional	 Tarekat	
Naqsyabandiyah	 Khalidiyah	 dalam	 membentuk	 kesadaran	 spiritual,	 moral,	 dan	



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	11-21	  
 

JTFSA:	E-ISSN:	3089-638X	 14 

eksistensial	masyarakat.	Namun,	berbeda	dari	penelitian-penelitian	 sebelumnya	yang	
mengkaji	 aspek	 praktis	 dakwah	 atau	 konsep	 kematian,	kajian	 ini	 secara	 khusus	
mengeksplorasi	 pemaknaan	 kebahagiaan	 spiritual	menurut	 jamaah	 Tarekat	
Naqsyabandiyah	 Khalidiyah	 di	 Desa	 Simoketawang,	 Sidoarjo.	 Fokus	 penelitian	 ini	
adalah	menganalisis	pandangan	para	jamaah	tersebut	melalui	lensa	konsep	kebahagiaan	
(saʿādah)	Al-Ghazali,	dengan	tujuan	memberikan	pemahaman	yang	lebih	komprehensif	
mengenai	konstruksi	makna	kebahagiaan	dalam	kehidupan	spiritual	komunitas	tarekat	
kontemporer.	
 
II. METODE 

Penelitian ini merupakan studi lapangan yang menggunakan metode kualitatif. 
Pendekatan kualitatif bertujuan untuk memperoleh pemahaman mendalam mengenai 
suatu fenomena melalui proses interpretasi dan analisis deskriptif. Data dalam 
penelitian ini bersifat kualitatif, yaitu berupa deskripsi tertulis atau lisan mengenai 
perilaku manusia yang dapat diobservasi. Hasil observasi ini memuat penjelasan 
detail tentang situasi, peristiwa, interaksi, serta perilaku yang terjadi di lapangan. 
Terdapat enam metode dalam penelitian kualitatif yang berfokus pada upaya 
mengkonstruksi realitas dan menangkap makna di baliknya. Oleh karena itu, 
penelitian kualitatif umumnya menitikberatkan pada proses, peristiwa, dan keaslian 
data. Karakteristik utamanya adalah pelaksanaan penelitian dalam konteks alamiah, 
pengambilan data langsung dari sumber, serta peran peneliti sebagai instrumen 
utama yang menyajikan temuan dalam bentuk kata-kata atau gambar, bukan angka 
(Saadah et al., 2022). 

Lokasi penelitian ini adalah Desa Simoketawang, Kabupaten Sidoarjo, dengan 
subjek utama berupa jamaah Tarekat Naqsabandiyah Khalidiyah. Kajian ini 
mengumpulkan data seputar sejarah pertumbuhan tarekat di desa itu serta cara 
jamaah memahami konsep kebahagiaan. Pemaknaan kebahagiaan tersebut kemudian 
dikaji dengan merujuk pada konsep sa‘ādah (kebahagiaan) menurut pandangan Al-
Ghazali. Pemilihan informan dilakukan secara purposif, yaitu dengan memilih 
narasumber yang dianggap paling relevan dan mampu memberikan informasi yang 
mendalam. Terpilih lima orang jamaah yang telah menjadi pengikut tarekat selama 
lebih dari lima tahun dan memiliki pengalaman menjalani suluk. Dalam tradisi 
Tarekat Naqsabandiyah Khalidiyah, suluk dimaknai sebagai masa khalwat atau retret 
spiritual intensif. Pada periode ini, seorang salik (penempuh jalan sufi) secara sengaja 
mengisolasi diri dari urusan dunia untuk fokus beribadah. Selama suluk, mereka 
menjalani rangkaian praktik khusus secara disiplin, seperti zikir khafi (zikir dalam hati) 
dengan tata cara tertentu, muraqabah (meditasi atau kontemplasi), memperbanyak 
wirid, serta berada di bawah bimbingan dan pengawasan langsung 
seorang mursyid (pembimbing spiritual). Pengalaman suluk dipandang sebagai tahap 
krusial untuk pembersihan hati (tazkiyat al-nafs), penyempurnaan diri batin, dan 
upaya mendekatkan diri kepada Allah, yang pada gilirannya menjadi dasar bagi 
munculnya kebahagiaan spiritual. Dengan kriteria pemilihan informan seperti itu, 
penelitian ini bertujuan untuk menggali pemahaman yang lebih dalam dan otentik 
tentang bagaimana kebahagiaan dihayati dalam kehidupan spiritual jamaah. 
Kebahagiaan tersebut diyakini terbentuk dan berkembang melalui disiplin praktik 
harian dalam tarekat serta pengalaman transformatif selama menjalani suluk. 

 



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	11-21  

	 15 

Dalam penelitian ini, teknik pengumpulan data yang digunakan terdiri dari 
tiga metode utama: Pertama, wawancara. Metode ini dilakukan melalui interaksi 
langsung antara peneliti dan partisipan. Tujuannya adalah untuk menggali 
pemahaman yang mendalam mengenai pengalaman hidup, sudut pandang, dan 
persepsi individu terhadap fenomena yang dikaji. Pelaksanaan wawancara dapat 
bersifat terstruktur, semi-terstruktur, atau tidak terstruktur, sesuai dengan tingkat 
fleksibilitas dan pedoman yang telah disiapkan sebelumnya. Kedua, observasi. Teknik 
ini dilakukan dengan mengamati secara langsung partisipan serta konteks lingkungan 
tempat fenomena penelitian terjadi. Observasi dapat dilaksanakan dalam situasi 
alamiah maupun dalam setting yang sengaja dirancang untuk kepentingan studi. 
Melalui observasi, peneliti berkesempatan untuk menyaksikan dan merekam interaksi 
sosial, perilaku, serta beragam faktor kontekstual yang terkait dengan fokus 
penelitian. Ketiga, studi dokumentasi. Metode ini mengumpulkan data dari berbagai 
dokumen, arsip, dan bahan tertulis lainnya yang relevan dengan topik penelitian. 
Dokumen yang dianalisis dapat berupa catatan pribadi, laporan resmi, korespondensi, 
publikasi, atau dokumen administratif. Studi dokumentasi memberikan kontribusi 
penting dengan mengungkap konteks historis, kerangka kebijakan, rangkaian 
peristiwa, serta dinamika perkembangan yang melatarbelakangi fenomena yang 
diteliti (Jailani, 2023). 

 
 
III. HASIL DAN PEMBAHASAN 
3.1	 Asal-Usul	 dan	 Perkembangan	 Awal	 Tarekat	 Naqsabandiyah	 Khalidiyah	 di	
Nusantara	

Sebelum	membahas	lebih	dalam,	penting	untuk	memahami	terlebih	dahulu	apa	
yang	 dimaksud	 dengan	 Tarekat	 Naqsabandiyah	 Khalidiyah.	 Tarekat	 ini	 merupakan	
cabang	paling	mutakhir	dalam	silsilah	Tarekat	Naqsyabandiyah	(Sudarmaji,	 2018).	Di	
Indonesia,	 ajaran	 tarekat	 ini	 diperkenalkan	dan	dikembangkan	oleh	 Syekh	 Ismail	 al-
Khalidi	al-Minangkabawi,	yang	berperan	sebagai	figur	utama	penyebarannya.	Dari	titik	
awal	ini,	pengaruh	tarekat	tersebut	meluas	ke	berbagai	daerah,	mencakup	Riau,	Jambi,	
Bengkulu,	Kerajaan	Langkat	Deli	Serdang,	hingga	mencapai	Johor	di	Malaysia.	Ekspansi	
penyebarannya	 terus	 berlanjut	 ke	 wilayah	 seperti	 Pontianak	 di	 Kalimantan	 Barat,	
Madura,	Jawa	Timur,	serta	beberapa	kawasan	di	Indonesia	bagian	Timur	(Hadi,	2021).	

Syekh	Ismail	al-Khalidi	al-Minangkabawi	adalah	seorang	ulama	sufi	terkemuka	
yang	berasal	dari	wilayah	Minang.	Gelar	al-Khalidi	an-Naqsyabandi	yang	disandangnya	
merujuk	 pada	 jalur	 spiritual	 Naqsyabandiyah	 Khalidiyah,	 sementara	al-
Minangkabawi	menisbatkan	 pada	 tempat	 kelahirannya	 di	 Minangkabau.	 Beliau	
dilahirkan	di	Simabur,	Batusangkar,	dan	dikenal	 sebagai	 salah	 satu	ulama	besar	Asia	
Tenggara.	 Sanad	 atau	 mata	 rantai	 keilmuan	 Tarekat	 Naqsyabandiyah	 Khalidiyah	
diperolehnya	 dari	 Sayyid	 Abdullah	 Afandi,	 yang	 tidak	 lain	 adalah	 murid	 sekaligus	
penerus	 langsung	 dari	 Maulana	 Khalid.	 Melalui	 peran	 ini,	 Syekh	 Ismail	 al-Khalidi	
menjadi	 simpul	 penghubung	utama	dalam	 jaringan	 transmisi	 keilmuan	dan	 spiritual	
para	ulama	pada	abad	ke-19	(Kindi,	2025).	

Seperti	para	ulama	klasik	pada	umumnya	yang	gemar	menulis,	Syekh	Ismail	al-
Minangkabawi	 juga	 menghasilkan	 sejumlah	 karya	 tulis.	 Di	 tengah	 kesibukannya	
berdakwah,	 mendidik	 masyarakat,	 serta	 membimbing	 para	 murid	 dalam	 tarekat	
Naqsyabandiyah,	beliau	masih	menyempatkan	diri	untuk	menulis	beberapa	kitab	dalam	
berbagai	bidang	keilmuan.	Upaya	ini	dilakukannya	sebagai	bentuk	pelestarian	khazanah	



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	11-21	  
 

JTFSA:	E-ISSN:	3089-638X	 16 

keislaman	agar	tetap	terjaga	dan	tidak	tergerus	zaman.	Salah	satu	karyanya	yang	paling	
dikenal	 adalah	Nazham	 Tawassul	 li-Ahlit-Tharîqah	 an-Naqsyabandiyah	 al-Khalidiyah.	
Kitab	 ini	 berisi	 rangkaian	 syair	 yang	 menerangkan	 tata	 cara	 bertawasul	 bagi	 para	
pengikut	Tarekat	Naqsyabandiyah	Khalidiyah	(Kindi,	2025).	
 
3.2	 Biografi	 Mursyid	 dan	 Sejarah	 Tarekat	 Naqsabandiyah	 Khalidiyah	 di	 Desa	
Simoketawang	Sidoarjo		

Awal	 berdirinya	 Tarekat	 Naqsyabandiyah	 Khalidiyah	 di	 Desa	 Simoketawang,	
Kecamatan	 Wonoayu,	 Kabupaten	 Sidoarjo,	 berawal	 dari	 sebuah	 majelis	 ilmu	 yang	
dipimpin	 oleh	 KH.	 Saiful	 Huda,	 ayah	 dari	 KH.	 Muhammad	 Nizam	 As-Shofa.	
Sepulangnya	dari	menuntut	ilmu	di	Mesir	pada	tahun	2000,	KH.	Muhammad	Nizam	As-
Shofa	kemudian	dipercaya	untuk	melanjutkan	pengelolaan	majelis	tersebut.	Awalnya,	
kegiatan	 ini	 hanya	 diikuti	 oleh	 kalangan	 keluarga	 dekat,	 namun	 secara	 bertahap	
semakin	menarik	 minat	 dan	 diikuti	 oleh	masyarakat	 umum.	 Di	 samping	mengasuh	
majelis,	 KH.	 Muhammad	 Nizam	 As-Shofa	 juga	 pernah	 mengajar	 di	 Pesantren	 KH.	
Muhammad	Abdul	Hayyi,	di	mana	KH.	Ahmad	Saiful	Huda	saat	itu	bertindak	sebagai	
khalifah.	Pada	periode	awal,	lokasi	majelis	sering	berpindah-pindah.	Hingga	kemudian,	
salah	 seorang	 jamaah	menghibahkan	 sebidang	 tanah	bekas	 kandang	 ayam	di	 daerah	
Tanggul,	 Wonoayu,	 Sidoarjo,	 untuk	 dijadikan	 lokasi	 permanen	 kegiatan	 pengajian.	
Berawal	 dari	 tempat	 inilah,	majelis	 tersebut	 berkembang	 dengan	 pesat,	menjangkau	
berbagai	kecamatan	di	Sidoarjo	dengan	jumlah	jamaah	yang	mencapai	kurang	lebih	500	
orang	(Nawal,	2025).	

KH.	Muhammad	Nizam	As-Shofa,	yang	akrab	disapa	Buya	As-Shafa,	merupakan	
Mursyid	atau	pemimpin	spiritual	Tarekat	Naqsyabandiyah	Khalidiyah	yang	berpusat	di	
Desa	 Simoketawang,	 Sidoarjo.	 Kesuksesan	 yang	 beliau	 raih	 bukanlah	 sesuatu	 yang	
datang	 dengan	 mudah,	 melainkan	 buah	 dari	 perjalanan	 panjang	 yang	 sarat	 dengan	
perjuangan	 dan	 cobaan.	 Dengan	 tekun	 menjalankan	 serangkaian	 amalan	
spiritualseperti	kesabaran,	 rasa	syukur,	ketekunan	beribadah	(ʿābid),	 sikap	menerima	
apa	adanya	(qanāʿah),	dan	kezuhudan	beliau	secara	bertahap	menapaki	jenjang	spiritual	
yang	telah	ditakdirkan	oleh	Allah.	Bermula	dari	majelis	yang	sederhana	dan	penuh	ujian,	
Buya	 As-Shafa	 terus	 berproses	 hingga	 akhirnya	 Allah	 memberikan	 karunia	 berupa	
tempat	yang	lebih	luas	dan	jamaah	yang	mencapai	puluhan	ribu	orang,	baik	yang	telah	
berbaiat	maupun	yang	belum	(Maishara,	2020).	

KH.	Mohammad	Nizam	As-Shofa	dilahirkan	di	Sidoarjo	pada	tanggal	23	Oktober	
1973.	 Beliau	 merupakan	 anak	 ketiga	 dari	 delapan	 bersaudara,	 hasil	 pernikahan	 KH.	
Ahmad	Saiful	Huda	dengan	Nyai	Hj.	Siti	Maryam.	Di	garis	keturunannya,	Buya	As-Shafa	
sapaan	 akrabnya	 adalah	 cucu	 dari	 KH.	 Sahlan	 Thalib,	 seorang	 mursyid	 tarekat	 asal	
Krian,	 Sidoarjo.	 Saat	 ini,	 beliau	 berdomisili	 di	 Dusun	 Jarakan,	 RT	 03	 RW	 01,	 Desa	
Simoketawang,	 Kecamatan	 Wonoayu,	 Kabupaten	 Sidoarjo.	 Selain	 dikenal	 sebagai	
mursyid	tarekat,	Buya	As-Shafa	juga	aktif	mengasuh	Pondok	Pesantren	Ahlus	Shafa	wal	
Wafa	di	Sidoarjo.	

Setelah	menyelesaikan	pendidikan	di	Mesir,	KH.	Mohammad	Nizam	As-Shofa	
mulai	mengabdikan	 ilmunya	dengan	membina	masyarakat	dalam	urusan	keagamaan	
serta	 memberikan	 tuntunan	 menyangkut	 berbagai	 persoalan	 rumah	 tangga	 dari	
rumahnya.	 Dalam	 perjalanannya,	 beliau	 kemudian	 ditetapkan	 sebagai	 mursyid	
(pembimbing	spiritual)	Tarekat	Naqsyabandiyah	Khalidiyah	dan	secara	rutin	menggelar	
majelis	tasawuf	yang	kian	menarik	banyak	pengikut	tarekat	ini.	



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	11-21  

	 17 

Pada	tahun	2004,	beliau	menciptakan	sebuah	karya	sastra	berjudul	Syi’ir	Tanpo	
Waton	yang	ditulis	dalam	bahasa	Jawa.	Syiir	ini	kemudian	meluas	popularitasnya	dan	
kerap	diperdengarkan	di	berbagai	masjid.	Tidak	sedikit	orang	yang	mengira	bahwa	suara	
dalam	 rekaman	 syiir	 tersebut	 berasal	 dari	 almarhum	 Gus	 Dur	 (KH.	 Abdurrahman	
Wahid),	padahal	sebenarnya	suara	 itu	adalah	milik	KH.	Mohammad	Nizam	As-Shofa	
sendiri	(Laduni.	id,	2024).	

	
3.3	 Makna	 Kebahagiaan	 dalam	 Persefektif	 Jamaah	 Tarekat	 Naqsabandiyah	
Khalidiyah	Desa	Simoketawang	Sidoarjo	

Berdasarkan	hasil	wawancara	mendalam	dengan	jamaah	Tarekat	Naqsabandiyah	
Khalidiyah	di	Desa	Simoketawang,	makna	kebahagiaan	sejati	(sa’ādah)	muncul	sebagai	
sebuah	konsep	yang	transendental,	melampaui	parameter	duniawi.	

Pertama,	 menurut	 Hadi	 Mustofa	 (2025),	 kebahagiaan	 bukan	 terletak	 pada	
kepemilikan	materi,	melainkan	pada	pencapaian	ketenangan	batin	(ṭuma'nīnat	al-qalb)	
dan	kedekatan	(qurb)	dengan	Allah.	Ia	mengakui	adanya	pergeseran	paradigma	dalam	
hidupnya,	 dari	 yang	 sebelumnya	 berorientasi	material	menuju	 keseimbangan	 antara	
kebutuhan	duniawi	dan	tuntutan	spiritual	setelah	mengamalkan	ajaran	tarekat.	

Keda,	 pandangan	 serupa	 diungkapkan	 oleh	 Suseno	 (2025)	yang	 menekankan	
kebahagiaan	 sejati	 terletak	 pada	 ketenteraman	 batin	 dan	 keikhlasan	 (ikhlāṣ)	 dalam	
menerima	 ketentuan	 Ilahi	 (qadā').	 Baginya,	 kebahagiaan	 muncul	 dari	 kemampuan	
untuk	melepaskan	ketergantungan	(tajarrud)	pada	segala	sesuatu	selain	Allah	(mā	siwā	
Allāh)	dan	berserah	diri	(taslīm)	secara	total.	Inti	kebahagiaan	adalah	hati	yang	lapang,	
tenang,	dan	merdeka	dari	belenggu	duniawi.	

Ketiga,	perspektif	yang	lebih	operasional	disampaikan	oleh	Janji	(2025).	Baginya,	
kebahagiaan	 hakiki	 adalah	 hasil	 dari	 pengendalian	 hawa	 nafsu	 (kaff	 al-hawā),	
pengabaian	 kepentingan	 diri	 (dhayy	 al-anāniyyah),	 dan	 keteladanan	 mutlak	 kepada	
guru	 spiritual	 (mursyid)	 yang	 dipandang	 sebagai	 pewaris	 Nabi	 (wārith	 al-anbiyā').	
Kebahagiaan	 dicapai	 dengan	 mengutamakan	 urusan	 Allah	 (ḥaqq	 Allāh)	 dan	
mendahulukan	orientasi	akhirat	atas	kepentingan	dunia	yang	fana.	

Keempat,	 Ghozy	 Faishal	 (2025)	 secara	 spesifik	 menghubungkan	 kebahagiaan	
dengan	 praktik	 spiritual	 intensif.	 Ia	 menyatakan	 kebahagiaan	 sejati	 bersumber	 dari	
ketenangan	jiwa	(sakīnat	al-nafs)	dan	kedamaian	hati	yang	lahir	dari	kedekatan	dengan	
Allah.	Pencapaiannya	memerlukan	perjuangan	 spiritual	 (mujāhadah)	melawan	nafsu,	
yang	 disertai	 dengan	 kesadaran	 kontinu	 akan	 pengawasan	 Allah	 (murāqabah).	
Menurutnya,	 ritual-ritual	 inti	 seperti	dzikir,	ṣalawat,	tafakkur	(kontemplasi),	
dan	muhāsabah	(introspeksi)	 di	 bawah	 bimbingan	mursyid	merupakan	 kunci	 meraih	
kebahagiaan	yang	hakiki	dan	langgeng.	

Kelima,	Abdul	Wahab	(2025)	menyoroti	dimensi	epistemik	dalam	kebahagiaan.	
Baginya,	puncak	kebahagiaan	adalah	 saat	memperoleh	pemahaman	 (fahm)	 atas	 ilmu	
(‘ilm)	yang	sebelumnya	tersembunyi.	Anugerah	pemahaman	baru	ini	dipandang	sebagai	
karunia	Ilahi	yang	besar,	yang	kemudian	melahirkan	rasa	syukur	(shukr),	ketenangan	
batin,	dan	motivasi	untuk	terus	mendalami	makna	hidup	secara	lebih	substansial.	

Berdasarkan	 seluruh	 perspektif	 jamaah	 Tarekat	 Naqsabandiyah	 Khalidiyah,	
dapat	 disimpulkan	 bahwa	 kebahagiaan	 sejati	 (saʿādah)	 dalam	 kerangka	 spiritual	 ini	
bersifat	 transendental	 dan	 batiniah,	 yang	 dicirikan	 oleh	 perolehan	 ketenangan	 hati	
(ṭumaʾnīnat	 al-qalb)	 melalui	 kedekatan	 dengan	 Allah,	 pelepasan	 ketergantungan	
duniawi	(tajarrud),	serta	disiplin	praktik	spiritual	seperti	mujāhadah	dan	murāqabah	di	



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	11-21	  
 

JTFSA:	E-ISSN:	3089-638X	 18 

bawah	bimbingan	mursyid.	Kebahagiaan	bukanlah	suatu	kondisi	pasif,	melainkan	suatu	
proses	dinamis	penyempurnaan	diri	yang	mengintegrasikan	keikhlasan,	penyerahan	diri	
(taslīm),	dan	pencerahan	ilmu	(ʿilm)	sebagai	manifestasi	syukur	dan	kedamaian	yang	
langgeng,	jauh	melampaui	parameter	materi	dan	kesenangan	duniawi.	

	
3.4	 Analisis	 Makna	 Kebahagiaan	 Spiritual:	 Konvergensi	 Pengalaman	 Jamaah	
Tarekat	 Naqsabandiyah	 Khalidiyah	 dan	 Konsep	Saʿādah	(Kebahagiaan)	 Al-
Ghazali	

Berdasarkan	 temuan	 penelitian,	 makna	 kebahagiaan	 sejati	 (saʿādah)	 dalam	
komunitas	 Tarekat	 Naqsabandiyah	 Khalidiyah	 di	 Desa	 Simoketawang	 menunjukkan	
karakteristik	 yang	 transendental	 dan	 spiritual.	 Konstruksi	 makna	 tersebut	 memiliki	
konvergensi	 yang	 signifikan	 dengan	 kerangka	 konseptual	 Imam	 Al-Ghazali	 tentang	
kebahagiaan	sejati.	Berikut	adalah	analisis	integratif	antara	temuan	empiris	dan	teori.	

Pertama,	sebagian	narasumber	menekankan	bahwa	hakikat	kebahagiaan	terletak	
pada	pelepasan	ketergantungan	dari	segala	hal	selain	Allah	(tajarrud)	dan	kemampuan	
menyeimbangkan	tuntutan	lahir	dan	batin.	Pandangan	ini	sejalan	dengan	penolakan	Al-
Ghazali	 terhadap	 kebahagiaan	materialistis-hedonistik.	 Al-Ghazali	membedakan	 dua	
tingkat	kebahagiaan:	al-surūr	al-‘ām	(kebahagiaan	umum	yang	bersifat	duniawi)	dan	al-
sa‘ādah	 al-haqīqiyyah	(kebahagiaan	 sejati)	 yang	 bersumber	 dari	 kedekatan	 spiritual	
dengan	Allah.	Kebahagiaan	sejati	dihasilkan	ketika	hati	dipenuhi	“manisnya	iman”	dan	
keridhaan	terhadap	ketentuan-Nya	(Al-Ghazali,	2001).	

Kedua,	 perspektif	 lain	 dalam	 penelitian	 ini	 mengaitkan	 kebahagiaan	 dengan	
kemampuan	 mengendalikan	 hawa	 nafsu	 dan	 mengutamakan	 urusan	 Allah	 di	 atas	
kepentingan	duniawi.	Konsep	ini	selaras	dengan	ajaran	Al-Ghazali	tentang	mujāhadah	
al-nafs	(perjuangan	melawan	 nafsu).	Menurutnya,	 kebahagiaan	 yang	 bersumber	 dari	
pemenuhan	 nafsu	 bersifat	 fana,	 sedangkan	 kebahagiaan	 yang	 lahir	
dari	ma‘rifatullah	(pengenalan	 kepada	Allah)	 bersifat	 abadi	 dan	mencapai	 puncaknya	
dalam	liqā’	Allāh	(perjumpaan	dengan	Allah).	Dengan	demikian,	disiplin	spiritual	untuk	
menundukkan	 nafsu	merupakan	 jalan	 esensial	 menuju	saʿādah	(Uswatunnissa	 et	 al.,	
2023).	

Ketiga,	 ditemukan	 penekanan	 pada	 praktik	 spiritual	 terstruktur	
seperti	mujāhadah,	murāqabah,	dzikir,	tafakkur,	dan	bimbingan	mursyid	sebagai	sarana	
mencapai	 kebahagiaan	 abadi.	 Praktik	 ini	 merefleksikan	 konsep	tazkiyat	 al-
nafs	(penyucian	 jiwa)	 yang	 dikemukakan	 Al-Ghazali.	 Proses	 penyucian	 jiwa	
melibatkan	mujāhadah	(perjuangan	 melawan	 nafsu)	 dan	riyāḍah	(latihan	 spiritual)	
yang	 berkelanjutan	 melalui	 ibadah,	muhāsabah	(introspeksi),	 dan	 kontemplasi	
(tafakkur).	 Melalui	 disiplin	 ini,	 jiwa	 mencapai	 ketenangan	 (sakīnah)	 dan	 kedekatan	
dengan	Allah,	yang	menjadi	inti	kebahagiaan	sejati	(Al-Ghazali,	2001;	Khatfah,	2024).	

Keempat,	dimensi	epistemik	juga	muncul	dalam	temuan,	di	mana	kebahagiaan	
dikaitkan	dengan	perolehan	pemahaman	(fahm)	terhadap	ilmu	(‘ilm)	yang	sebelumnya	
tersembunyi.	 Pandangan	 ini	 selaras	 dengan	 penekanan	 Al-Ghazali	 pada	nikmat	 al-
‘aql	(kenikmatan	 akal)	 yang	disempurnakan	melalui	 ilmu.	Bagi	Al-Ghazali,	 akal	 yang	
tercerahkan	oleh	ilmu	akan	menghasilkan	ketenangan	jiwa	dan	cahaya	(nūr)	dalam	hati,	
yang	menjadi	sumber	kebahagiaan	spiritual	yang	mendalam	(Bushiri,	2024).	

Simpulan	analisis	 ini	 menunjukkan	 bahwa	 konstruksi	 makna	 kebahagiaan	
spiritual	 dalam	 komunitas	 tarekat	 memiliki	 kesesuaian	 substantif	 dengan	
konsep	saʿādah	Al-Ghazali.	 Titik	 temu	 utama	 meliputi:	 (1)	 penolakan	 kebahagiaan	



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	11-21  

	 19 

materialistis,	 (2)	 penekanan	 pada	 pengendalian	 nafsu,	 (3)	 praktik	 penyucian	 jiwa	
melalui	disiplin	spiritual,	dan	(4)	penghargaan	terhadap	ilmu	sebagai	sarana	pencerahan	
batin.	Temuan	ini	tidak	hanya	memvalidasi	relevansi	konsep	klasik	Al-Ghazali	dalam	
konteks	 kekinian,	 tetapi	 juga	 memperkaya	 diskusi	 akademis	 tentang	 manifestasi	
kebahagiaan	spiritual	dalam	komunitas	Islam	tradisional.	
	
 
IV. SIMPULAN 

Berdasarkan seluruh analisis yang telah dilakukan, penelitian ini 
menyimpulkan beberapa hal mendasar. Pertama, makna kebahagiaan sejati (saʿādah) 
bagi jamaah Tarekat Naqsabandiyah Khalidiyah Desa Simoketawang bersifat 
transendental dan batiniah, yang dicirikan oleh pencapaian ketenangan hati 
(ṭumaʾnīnat al-qalb) melalui kedekatan dengan Allah, pelepasan ketergantungan 
duniawi (tajarrud), serta disiplin praktik spiritual seperti mujāhadah dan murāqabah di 
bawah bimbingan mursyid. Kebahagiaan dalam perspektif ini bukan kondisi pasif, 
melainkan proses dinamis penyempurnaan diri yang mengintegrasikan keikhlasan, 
penyerahan diri (taslīm), dan pencerahan ilmu (ʿilm) sebagai manifestasi Syukur. 

Kedua, konstruksi makna kebahagiaan spiritual dalam komunitas tarekat 
tersebut menunjukkan konvergensi substantif dengan konsep saʿādah Imam Al-
Ghazali. Titik temu utama terletak pada: (1) penolakan kebahagiaan materialistis-
hedonistik dan pembedaan antara kebahagiaan duniawi (al-surūr al-‘ām) dengan 
kebahagiaan sejati (al-sa‘ādah al-haqīqiyyah); (2) penekanan pada pengendalian hawa 
nafsu (mujāhadah al-nafs) sebagai jalan esensial menuju kebahagiaan abadi; (3) praktik 
penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs) melalui disiplin spiritual terstruktur; dan (4) 
penghargaan terhadap ilmu sebagai sarana pencerahan batin dan sumber ketenangan 
jiwa. 

Ketiga, temuan ini tidak hanya memvalidasi relevansi konsep tasawuf klasik Al-
Ghazali dalam konteks kekinian, tetapi juga memperkaya diskusi akademis dengan 
menunjukkan bagaimana konstruksi filosofis tentang kebahagiaan spiritual 
termanifestasi secara empiris dalam praktik komunitas Islam tradisional. Penelitian 
ini sekaligus mengkonfirmasi bahwa Tarekat Naqsabandiyah Khalidiyah berfungsi 
sebagai wahana transformasi spiritual yang efektif dalam mengarahkan individu 
mencapai kebahagiaan hakiki yang bersifat transendental. 

Implikasi dari penelitian ini adalah perlunya pengembangan pendekatan 
pendidikan spiritual yang mengintegrasikan dimensi batiniah dalam merespons 
kecenderungan materialistik masyarakat modern, serta pentingnya pengkajian lebih 
mendalam tentang manifestasi konsep-konsep tasawuf klasik dalam berbagai 
komunitas spiritual kontemporer. 
 
V. UCAPAN TERIMAKASIH  

Penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh pihak yang telah 
memberikan dukungan dan kontribusi dalam pelaksanaan penelitian ini, khususnya 



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	11-21	  
 

JTFSA:	E-ISSN:	3089-638X	 20 

kepada jama’ah Tarekat Naqsabandiyah Khalidiyah yang telah bersedia menjadi 
informan dan memberikan data yang berharga bagi keberlangsungan penelitian ini. 

 
DAFTAR PUSTAKA      
Abi Khatfah, M. (2024). Kebahagian Dalam Pandangan Imam Al-Ghazali Dan Thomas 

Aquinas: Perbandingan Spiritual Dan Filosofis. Jurnal Kajian Islam Dan Sosial 
Keagamaan, 2(2), 192. 

Afif Al Kindi. (2025). Syekh Ismail Al-Khalidi Al-Minangkabawi. Sidogirimedia.Com. Di 
akses dari: https://sidogirimedia.com/syekh-ismail-al-khalidi-al-
minangkabawi/ 

Al-Ghazali. (2001). Kimiya’ al-Sa’adah, terj, Dedi Slamet Riyadi dan Fauzi Bahreisy. 
Penerbit Zaman. 

Al Hakim, L. (2018). Resep Keselamatan Dan Kebahagiaan-3. Mawahib. 
Biografi KH. Mohammad Nizam As-Shofa, Mursyid Tarekat Naqsabandiyah Kholidiyah, 

Sidoarjo. (2024). Laduni.Id. Di akses dari: 
https://www.laduni.id/post/read/525619/biografi-kh-mohammad-nizam-as-
shofa-mursyid-tarekat-naqsabandiyah-kholidiyah-sidoarjo 

Dhea Syalwa Maishara. (2020). Sejarah perkembangan Tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah 
di yayasan pesantren Ahlus Shafa Wal-Wafa Simoketawang Wonoayu Sidoarjo Tahun 
2002-2019. Univesitas Islam Negeri Sunan Ampel. 

Fannaniya, F., Fahmi, I., & Supenawinata, A. (2017). Makna Kematian Pada Jamaah 
Tarekat Naqsabandiyah Khalidiyah Ciamis Jawa Barat. Jurnal Psikologi Islam, 4(2), 
151–170. 

Hadi, S. (2021). Naskah al-Manhal al-‘Adhb li-Dhikr al-Qalb: Kajian atas Dinamika 
Perkembangan Ajaran Tarekat Naqshabandiyah al-Khālidiyah di Minangkabau. Penerbit 
A-Empat. 

Jailani, M. S. (2023). Teknik pengumpulan data dan instrumen penelitian ilmiah 
pendidikan pada pendekatan kualitatif dan kuantitatif. IHSAN: Jurnal Pendidikan 
Islam, 1(2), 1–9. 

Jamaluddin, J., Rehayati, R., & Nurrahmi, N. (n.d.). Makna Kebahagiaan Menurut 
Jemaah Tarekat Naqsyabandiyah Desa Kuntu: Analisis Konsep Bahagia Dalam 
Pemikiran Tasawuf Buya Hamka. Journal of Humanities Issues, 3(1). 

Muthhar, M. A. (2018). The Ideal State. IRCiSoD. 
Nawal, A. F. (2025). Samudra Cinta Ilahi: Kisah Spiritual dan Tafsir Sufistik Buya Nizam 

As-Shofa. Detak Pustaka. 
Saadah, M., Prasetiyo, Y. C., & Rahmayati, G. T. (2022). Strategi dalam menjaga 

keabsahan data pada penelitian kualitatif. Al-’Adad: Jurnal Tadris Matematika, 1(2), 
54–64. 

Sofia, N., & Sari, E. P. (2018). Indikator kebahagiaan (Al-sa’adah) dalam perspektif 
alquran dan hadis. Psikologika: Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Psikologi, 23(2), 91–
108. 

Sudarmaji, A. K. (2018). Tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah Dan Eksistensinya Di 
Plosokuning Tahun 1954-1995. Ilmu Sejarah-S1, 3(2). 

Syahputra, H., Jahri, M. K., Nasution, S. N., & Akhiri, D. A. N. (2025). FILSAFAT 
ISLAM. Merdeka Kreasi Group. 

Ustadz Bushiri. (2024). Konsep Kebahagiaan Menurut Imam Al-Ghazali dalam Kitab 
Mizanul Amal. NU Online. Di akses dari:  https://islam.nu.or.id/tasawuf-



Acintya:	Jurnal	Teologi,	Filsafat	dan	Studi	Agama	Vol.	2,	No.	1	Tahun	2026,	pp.	11-21  

	 21 

akhlak/konsep-kebahagiaan-menurut-imam-al-ghazali-dalam-kitab-mizanul-
amal-SguuS 

Uswatunnissa, N., Hidayah, N., & Rahmawati, A. (2023). Konsep Kebahagiaan dalam 
Perspektif Sufisme Klasik dan Modern. Risâlah Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 
9(2), 831–839. 

Wawancara dengan Abdul Wahab pada tanggal 	 2	 Agustus	 (2025) di Desa 
Simoketawang Sidoarjo. 

Wawancara dengan Ghozy Faishal pada tanggal 	 15	 Juli	 	 2025 (2025) di Desa 
Simoketawang Sidoarjo. 

Wawancara dengan Hadi Mustofa pada tanggal 8	 Agustus	 (2025) di Desa 
Simoketawang Sidoarjo.	

Wawancara dengan Janji pada tanggal	 14	 Agustus (2025) di Desa Simoketawang 
Sidoarjo. 

Wawancara dengan Suseno pada tanggal 	 30	 Juli (2025) di Desa Simoketawang 
Sidoarjo. 

 


